
жать народ энергией, смелостью и быстротой собствен-

ного развития. Второй способ – искусственно сдерживать

прогресс в области благосостояния, образования и просве-

щения народа. Первый способ обычно используют очень

молодые аристократии, которые, еще не выйдя из геро-

ической эпохи, формируются и готовятся к завоеванию

привилегированного положения; второй используется все-

ми аристократиями, которые, достигнув апогея своей вла-

сти, начинают чувствовать, что дальше им остается только

спускаться вниз, но тем не менее стремятся сохранить и

защитить от всех атак и требований народных партий свое

приобретенное положение. – Именно в таком положении

находятся сегодня привилегированные классы, и именно

такую политику они проводят сегодня в отношении народ-

ного пробуждения в Европе – отчасти инстинктивно, но в

большей степени сознательно.

История не знает ни одного примера, когда привилеги-

рованный класс, по собственной инициативе, без какого-

либо сильного давления со стороны, движимый лишь лю-

бовью к справедливости и человечности, добровольно от-

казался от своих привилегий в пользу общего права, каким

бы очевидным ни было это право.Привилегированные ни-

когда не понимали и не будут понимать с доброй волей и

искренностью справедливость, когда она выступает про-

тив них. – Привилегированный индивид, движимый свои-

ми личными мотивами, которые могли быть обусловлены

либо его рождением, либо его воспитанием, либо даже

некоторыми совершенно исключительными обстоятель-

ствами его жизни,может исправиться и лично освободить-

ся от ига наследственной несправедливости, присущей его

классу, но весь класс в целом – никогда. – Вы можете, если

у вас есть на то сила, разбить его, рассеять, уничтожить,

но не реформировать, не изменить его природу, потому

что эта природа: особая несправедливость, выражением

44

История Социализма
(черновики Бога и

Государства)

Михаил Бакунин

1870-1871



амбиция пробуждает аппетит, и что достаточно сделать

ей малейшую уступку, чтобы вскоре быть вынужденным

уступить ей еще больше. Она знает, что ее собственное

процветание, само ее существование основано на ее экс-

плуататорской власти, а та, в свою очередь, основана толь-

ко на ее абсолютном и исключительном господстве. Чтобы

сохранить господство, она должна не допустить, чтобы в

народе пробудилось желание разделить с ней власть и что-

бы он никогда не осознал огромную силу, которая в нем

заключена. Для этого она должна искусственно разделить

его,чтобыонникогданемогпочувствоватьиосознать свое

коллективное всемогущество; она должна одурачивать и

изнурять его постоянной огромной работой, чтобы не дать

ему времени задуматься о причинах своих бед; онадолжна

постоянно держать его в нестабильном5 экономическом

положении, близком к нищете, потому что благосостояние

порождает время на досуг, а досуг порождает мысли; она

должна по возможности замедлять и сдерживать его ин-

теллектуальное и нравственное развитие, чтобы он всегда

оставался погруженным в невежество и суеверие, которые

естественным образом приводят к бессилию народа и его

рабству6.

Мы видели, что исключительная власть аристократии

основана в первую очередь на ее значительном превос-

ходстве в интеллектуальном плане. Поэтому вполне есте-

ственно, что она ревностно стремится сохранить и даже

увеличить пропасть, которая отделяет ее от народа в этом

отношении. Для этого у нее есть два средства: первое, бо-

лее сложное, но и более благородное, – это всегда опере-

5 Précaire, прекарном. Весьма занятно, что Бакунин использует

именно это слово, так распространившееся сегодня.
6 Зачеркнуто «этому принудительному варварству, которое, даже

если он будет потенциально умнее ее, всегда будет сильно мешать ему

подняться своими мыслями до ее уровня.».

43



очень ограниченным меньшинствам возможность стать

чем-то.

Этот и без того печальный взгляд покажется нам еще

более жалким, когда мы увидим, что это что-то сводится

к очень малому. Ведь любая привилегированная цивилиза-

ция, именно потому что она привилегированная, несет в

себе элементы развращения4 и неминуемой гибели. –Мы

постараемся доказать это, развивая сам принцип любой

аристократии.

Чем больше аристократия, в силу самих условий своего

существования, как интеллектуальных, так и материаль-

ных, отделяется от своего народа – и мы видели, что это

отделение является неизбежным следствием того, что в

Государствах называется цивилизацией,–тем меньше она

способна понимать нужды и отождествлять или объеди-

нять народные интересы со своими собственными, пото-

му что ее собственные интересы и нужды становятся не

только чуждыми, но и противоположными интересам на-

рода. Она процветает только за счет народного богатства

и живет только за счет его пота, поэтому она заинтере-

сована в том, чтобы народ работал больше и получал от

своего труда как можно меньше, чтобы под тем или иным

предлогом она всегда могла завладеть большей частью

его продуктов. Будучи меньшинством и, – никогда не об-

ладая материальной силой, которая в действительности

всегда находится в руках народа, – следовательно, чтобы

иметь возможностьпостоянно эксплуатироватьнарод,она

должна сосредоточить и удержать в своих руках всю власть

Государства с исключительным правом им управлять. Она

никогда добровольно не согласится ослабить свою власть,

поделившись ею, даже в самой незначительной степени, с

народом; поскольку хорошо знает, что всякая восходящая

4 corruption, коррупция, развращение.

42

Оглавление

Введение 5

1. Порабощение труда, юридическое право, ре-

лигия и право наследования. (с. 5-10) 7

2. Истоки Государства, Религии и порабощения

женщин. – Борьба за существование. – Пре-

вращение следствия в причину (с. 21-31) 14

3.Природа.–Истоки идеализма и религии (c. 19-22) 25

4. Бог в древнегреческой философии (с. 29-30) 29

5. Государство и Революция (с. 17) 31

6. Темпераменты. Отцы и дети из рабочего класса 32

7. Становление аристократии. – Привилегии и

сословный эгоизм высших классов. – Свобода

воли и материализм (с. 59-60) 35

8. Привилегии развращают.– Становление и упа-

док Аристократии. – Нравственность есть че-

ловечность (с. 63-72) 38

9. Бог, Религия, Метафизика, Гуманистический

материализм и Позитивная Философия (с. 5-30) 49

I. Тождество Бога и «Я» . . . . . . . . . . . . . . . . 49

3



II. Разрушение религии метафизикой. Почему бур-

жуазия прониклась религией? . . . . . . . . . 52

III. Что дала Метафизика Науке? . . . . . . . . . . 61

IV. Гуманистический материализм: право на пол-

ноценную жизнь; нравственность; будущее

образование; общество и свобода воли. . . . . 66

V. Позитивная философия . . . . . . . . . . . . . . 72

10. Кузен. – От теологии и метафизики к науке (с.

13-14) 74

11. Религиозная нравственность. – Свобода воли

и материализм (с. 25-27) 77

4

увидим, что в конечном итоге цивилизация, далеко не

имея целью освобождение народа, напротив, сводит его

к пассивной и страдающей роли массы, порабощенной

потребностями политической организации, которая ста-

новится для него все более чуждой; или к роли безмолвно-

го пьедестала, на котором воздвигаются все привилегии

аристократии со всем великолепием Государства.

Таким образом, только аристократия, в ущерб народ-

ным массам, развивается и действительно освобождается

благодаря цивилизации Государств. Для нее преимуще-

ство очевидно, и если посмотреть на историю, то прихо-

дится признать, что за исключением очень короткого пе-

риода – примерно 300 лет – в течение которого блестяще,

но, правда, слишком быстро, процветали несколько [Иони-

ческих?] демократий на небольшом участке территории,

занятой древними Греками, – вся известная история че-

ловечества, от его зарождения до образования Соединен-

ных Штатов Северной Америки, представляет нам только

более или менее быстрый прогресс национальных аристо-

кратических меньшинств, которые сменяли друг друга в

деле цивилизации, исключая огромные народные боль-

шинства, которые питали их своей кровью; – отсюда, с

политической точки зрения и для всех тех, кто считает

Государство конечным продуктом и высшей целью любой

цивилизации, должен вытекать этот фундаментальный

и неизбежный закон, основанный на непогрешимом ав-

торитете всеобщей3 истории всех времен и всех стран:

что человеческий род, взятый в массе, всегда угнетенный,

страдающий и пассивный, обреченный на вечное рабство,

варварство и безысходный принудительный труд, должен

всегда смиряться с тем, что он ничто, чтобы оставить

3 unanime

41



роны, общепризнанно, что объем работы, необходимый

для существования прогрессирующего общества, всегда

растет быстрее, чем число работников, так что доля труда,

приходящаяся на каждого, постоянно увеличивается. Не

менее верно и то, что в то же время потребности каждого

человека умножаются и, следовательно, сумма удовлетво-

рений также увеличивается, но не в той же пропорции,

что и труд, откуда следует, что, все рассмотрев и взвесив,

прогресс цивилизации обычно имеет для трудящихся слоев

населения следующее своеобразное последствие: он делает

жизнь каждого рабочего более тяжелой; а с точки зрения

свободного времени, которое ему оставляет его работа, а

также с точки зрения его естественной независимости не

от природы, а от всех привилегированных людей, когда-то

бывших ему равными, он, прогресс, делает его менее сво-

бодным, более закованным, чем когда он был первобытным

человеком.

Не забываем, что в цивилизованных странах, то есть

в Государствах, народ должен работать не только для то-

го, чтобы обеспечить удовлетворение своих собственных

нужд, но и для того, чтобы производить все необходимое

для существования цивилизации этой благородной и ум-

ной аристократии, все более требовательной и расточи-

тельной, которая, желая руководить народом, избавляет

его от необходимости подниматься собственной мыслью

на высоту человеческого существования, – и что матери-

альные потребности каждой аристократии, стимулируе-

мые и утонченные самим развитием ее интеллекта, растут

в бесконечно большей степени, чем потребности народа.

Добавим к этому огромные расходы на государственную

религию2 и Государство, которые прямо или косвенно все-

гда ложатся всем своим весом на народный труд, и мы

2 culte public, публичный культ.

40

Введение

«История Социализма» – это одиннадцать фрагментов

рукописей Бакунина. Точно можно утверждать, что в этой

работе, с одной стороны,слишкоммного потерянныхфраг-

ментов, а с другой, достаточно много вариантов, налагаю-

щийхся друг на друга. Эти фрагменты следующие:

1) 5-10 страниц (Порабощение труда, юридическое право,

религия и право наследования)

2) 21-31 страниц (Истоки Государства, Религии и пора-

бощения женщин. – Борьба за существование)

3) 19-22 страниц (Природа. – Истоки идеализма и рели-

гии)

4) 29-30 (Бог в древнегреческой философии)

5) 17 страницы (Государство и Революция)

6) Неизвестно какой страницы (Темпераменты. Отцы и

дети из рабочего класса)

7) 59-60 страниц (Становление аристократии. – Приви-

легии и сословный эгоизм высших классов. – Свобода воли и

материализм)

8) 63-72 страниц (Привилегии развращают.– Становле-

ние и упадок Аристократии. – Нравственность есть чело-

вечность)

9) 5-30 страниц (Самый большой фрагмент о религии,

метафизике, материализме и позитивизме, 10-й и 11-1

фрагменты относятся напрямую к этому фрагменту)

10) 13-14 страниц (Кузен. – От теологии и метафизики

к науке)

5



11) 25-27 страниц (Религиозная нравственность. – Сво-

бода воли и материализм)

Между тем, Амстердамский Институт Социальной Ис-

тории дал нам небольшое примечание: «Вероятно, напи-

сана около 1870-1871 годов. Публикуется впервые» то есть,

Институт полагает, что эти рукописи были написаны од-

новременно с написанием «Кнуто-Германской Империи

и Социальной Революции», возможно, такое предположе-

ние было сделано на основании иных источников, помимо

рукописей, например, писем, к которым мы не имеем до-

ступа.

«Публикуется впервые» означает, что пока что, даже

в восьмитомнике Бакунина Артура Ленинга этой работы

нет, она еще нигде не издавалась, кроме этого CD-ROM,

откуда взят оригинал и переведен.

Как видно из содержания переведенных текстов, эти

рукописи представляют собой что-то вроде перефраза или

черновика «Бога и Государства» (второго выпуска Кнуто-

Германской Империи и Социальной Революции, более из-

вестной как «Исторические софизмы доктринерской шко-

лы немецких коммунистов»), или даже черновика для «Фи-

лософских рассуждений». Между тем, из этих рукописей

мыможем узнатьмнение Бакунина о таких темах (помимо

идеализма и материализма) как женский вопрос, появле-

ние государств, появление и упадок аристократии, диа-

лектической логике превращения следствия в причину,

темпераментов, о сословном эгоизме, о борьбе за суще-

ствование и так далее.Пока в научной сфере не получается

найти каких-либо более обстоятельных комментариев ис-

следователей насчет этих рукописей.

6

более умную, более развитую в человеческом отношении,

чем народ.

Народ тоже прогрессирует, но гораздо медленнее, так

что сначала незаметная дистанция, которая отделяла его

от его правителей, с каждым днем увеличивается и в кон-

це концов превращается в пропасть. Привыкнув подчи-

няться и управляться высшими умами и высшей волей, он

постепенно теряет самостоятельность своего естественно-

го ума, ту полуинстинктивную личную проницательность,

которой наделен каждый дикарь, находящийся в постоян-

ной борьбе со всеми опасностями внешнего мира. – Чем

больше он защищен провидением своих правителей, тем

меньше он защищает себя сам и тем больше становится

народом-овцой, зависимым от руководства своих прави-

телей. Он думает мозгом своих правителей, а не своим

собственным, в котором, следовательно, способности чув-

ствовать и воображать развиваются за счет собственно

мыслительных способностей; он чувствует и вообража-

ет гораздо больше, но размышляет гораздо меньше, чем

небольшое меньшинство привилегированных, и это богат-

ство чувств в сочетании с вынужденной бедностью мыс-

лей естественным образом делает народ рабом религии,

которая, в свою очередь, подчиняет его деспотизму свя-

щенников, аристократии и королей. Сама его работа, без-

вкусная, монотонная, утомительная и управляемая скорее

рутиной, чем мышлением, не способствует развитию его

интеллекта; к тому же они становятся все более утоми-

тельными и тяжелыми по мере того, как народ удаляется

от дикой жизни; ведь по мере развития цивилизации на-

селение растет настолько быстрыми темпами, что дары

природы вскоре перестают быть достаточными для его

существования, и ему становится все более необходимым

активизировать естественное производство путем более

широкого применения коллективного труда. С другой сто-

39



8. Привилегии развращают.
– Становление и упадок

Аристократии. –
Нравственность есть
человечность (с. 63-72)

Копия, сделанная неизвестной рукой, с исправлениями,

сделанными рукой Бакунина.

…свое рыцарское обещание. Ей1 нет нужды позволять

себе физически и умственно огрубляться, ошеломляться

монотонными деталями, усталостью и обычными невзго-

дами жизни. Освободившись от всего этого, горизонты

привилегированного человека расширяются, его ум разви-

вается, возвышается, обогащается. Его тело, не теряя при

этом ни мускульной силы, ни естественной ловкости, ста-

новится более красивым, его манеры, отношения с окружа-

ющими смягчаются, облагораживаются, очеловечиваются.

Свобода, которой он пользуется, умственное и нравствен-

ное превосходство, являющееся основой его привилегий,

придают ему вид высокой чести и гордости, которые, ка-

жется, провозглашают его право на руководство. Все эти

причины, действуя одновременно, со временем создают

действительно привилегированную расу, более красивую,

1 аристократии

38

1. Порабощение труда,
юридическое право,
религия и право

наследования. (с. 5-10)

1…больше, человек должен был окультурить и в какой-

то мере преобразовать природу, применяя к этому труду

все более глубокие знания законов природы; он должен

был создать свои собственные средства существования и

работать, чтобы жить. Поэтому труд – это высший закон и

первооснова всего человеческого Общества.

Поначалу этот труд был, несомненно, индивидуаль-

ным2, как и сегодня в некоторых диких племенах, где

потребности человека мало чем отличаются от потреб-

ностей окружающих его животных. Но по мере того как

работа становилась все сложнее и тяжелее, люди вскоре

поняли, что коллективный труд гораздо выгоднее и

продуктивнее, чем работа в одиночку. Десять человек,

работающих вместе, могут добиться гораздо большего,

чем десять человек, работающих по отдельности. Поэтому

чем дальше продвигалось человеческое общество по пути

1 Зачеркнуто «Поэтому человек должен работать, преобразовыв»,

«Чтобы удовлетворить их, ему пришлось отдать».
2 Переход от индивидуального труда к коллективному, если и про-

исходил, то скорее всего произошел еще в бытность обезьяной.

7



цивилизации, тем больше коллективный труд становился

его основой.

Сегодня все признают одну вещь: только труд произво-

дит все общественное богатство,то есть все богатство,име-

ющее торговую ценность, все, что можно купить и продать,

все то, словом, ради чего люди отдают свои силы, свои жиз-

ни и слишком часто, увы! ссорятся, ненавидят и убивают

друг друга. Но поскольку все это богатство, как мы только

что видели, является продуктом коллективного труда, не

должно ли оно составлять коллективную собственность

всех работников, которые помогли его произвести?

Да, согласно человеческому праву. Нет, согласно юриди-

ческому праву. Но откуда взялось это юридическое право?

Оно возникло из насилия, освященного лицемерием; его

источники – Государство и Церковь.

Попытки основать индивидуальную собственность, как

она существует сегодня в каждой стране, на труде – пустая

фикция. Реальная, историческая основа этой собственно-

сти – не труд, а завоевание.

Завоевание – это грубое нарушение справедливости,

насильственное отрицание всех человеческих прав, это

торжество беззакония и скотства. Это продолжение войны

на взаимное уничтожение, которую ведут плотоядные жи-

вотные, с той разницей, что животные сразу же пожирают

свою добычу, тогда как люди, будучи животными, наде-

ленными способностью соединять и осмысливать свои

инстинкты, а значит, предвидеть завтрашние потребно-

сти, не только сохраняют завоеванную у врага добычу, но

и способствуют ее процветанию и росту благодаря труду

побежденных, которые стали их рабами.

Цель, которую завоевательные народы преследуют в

войне, когда они достигают определенной степени мысли

и зрелости,заключается не столько в грабеженакопленных

богатств, сколько в порабощении коллективного труда по-

8

новится отсталым, узколобым, эгоистичным, глупым и

решительно губительным. Об этом свидетельствует вся

история: как политическая история государств, так и есте-

ственная история человеческого общества.

Политическая история показывает нам, что в каждую

эпоху и в каждой стране не только аристократии, завоевав-

шие свое положение силой оружия, были, в силу самого

происхождения своей власти и привилегий,насильниками

всех прав, врагами и прирожденными эксплуататорами

труда порабощенного населения, – но даже те, кто под-

нимался мирным путем, благодаря реальным заслугам

перед своими согражданами, всегда заканчивали угнете-

нием этих последних, эксплуатацией, порабощением и

разрушением той самой родины, которую их предки по-

могли сделать процветающей. В основе этого единодушия

истории лежит естественный закон, который мы должны

принять как фундаментальный принцип всей социальной

философии. Этот закон можно определить следующим об-

разом: В человеческом обществе, как и на всех уровнях орга-

нической жизни, среда всегда доминирует над индивидами,

а условия, присущие каждому отдельному и определенному

положению, также определяют с неодолимой силой харак-

тер, природу, наклонности, чувства, мысли и действия всех

индивидов, не делая ни для кого исключений.

Одним словом, мы совершенно отрицаем свободную

волю, если понимать ее в смысле самопроизвольного опре-

деления себя, независимо от всех внешних причин и влия-

ний; и, верные нашей исходной точке, то есть принципу

всеобщей естественной причинности, который определяет

без всякого исключения, абсолютно и до мельчайших по-

дробностей, во всем их существовании, а также во всех их

проявлениях, все существа, – мы утверждаем, напротив,

что каждый человек как таковой никогда не есть не что

иное, как [продукт окружающей среды?]…

37



отдельного политического сословия, который, находясь

только в процессе формирования, еще не существует, –

а общественному благу. На этой стадии своего развития

она может состоять только из лучших в нравственном и

интеллектуальном отношении граждан; она прогрессиру-

ет и сияет чистым блеском, как всякая молодая сила на

подъеме; – она приобретает тем большее доверие, влия-

ние и силу, что ничего или почти ничего не ищет для себя.

Таким образом, даже не стремясь к этому, она устанавли-

вает свою власть, после чего факт ее господства незамет-

но превращается силой привычки в право, признаваемое

всем сообществом,– и, несмотря на это превращение, еще

несколько поколений остается полезной аристократией:

поддерживаемая первым импульсом и своими первона-

чальными чувствами, она продолжает двигаться вперед.

Но в то же время, когда она продолжает продвигаться, по

крайней мере внешне, по тому же пути, в ней немедленно

начинают развиваться все недостатки, все пороки, весь

сословный эгоизм, словом, все роковые последствия все

более привилегированного положения.]

И логика, и история говорят нам, что ничто так не раз-

вращает в нравственном отношении, как исключительное

и привилегированное положение, особенно когда к это-

му положению начинают прилагаться материальные пре-

имущества и удовлетворение общественного тщеславия.

Честолюбие, тщеславие и жадность – три смертных греха

любой аристократии, любого привилегированного сосло-

вия: клерикального, дворянского или даже, как сегодня,

просто буржуазного, особенно когда, преодолев все пре-

пятствия, это сословие наконец достигает апогея власти.

– С этого момента оно отступает в свое приобретенное

положение и, сосредоточиваясь на своих собственных, ис-

ключительных интересах, которые отделены от интересов

всего сообщества и чаще всего противоположны им, ста-

36

бежденных народов, чтобы иметь возможность регулярно,

ежегодно потреблять продукт:Жить, не работая, – таков

всегда был идеал и честь всех воинов, наций, классов и

отдельных людей. Работать, не живя, напротив, до сих

пор было уделом трудящихся масс всех стран.

Воины и рабы! Это первые две социальные категории,

первые две касты, с которыми мы сталкиваемся в истории.

Но человек, воображающее и мыслящее животное,

не может довольствоваться только фактами. Ему нуж-

на мысль, воображение, истинное или ложное, чтобы

объяснить, оправдать и освятить факт. И победитель, и

побежденный нуждаются в ней, чтобы облегчить совесть

одного и успокоить и утешить стыд и отчаяние другого.

Это более или менее изобретательное, продуманное

воображение предоставляет религия.

Все Боги, от самых грубых Божеств языческого культа

до доброго Бога христиан, всегда выступали на стороне

сильных против слабых, победителей против побежден-

ных. Все религиозные культы, в свою очередь, освящали

акт победоносного насилия, завоевания. Не зря и сегодня

все короли и даже республики, такие как Соединенные

Штаты Америки, в начале каждой войны призывают Бога

битвы–Божественная слава всегда основывалась на нище-

те и рабстве людей, и нет ни одного религиозного культа,

который не был бы крещен в крови.

Как только божественная идея вмешивается в челове-

ческие отношения, человеческая справедливость исчезает.

Уже не нужно знать, кто прав, а кто виноват; достаточ-

но знать, что божественная воля провозглашена в пользу

того-то и того-то; а поскольку эта воля всесильна, и про-

тив нее ничто не может быть достигнуто, поскольку без

нее не может быть триумфа, то следует, что эта воля, все-

гда выраженная свершившимся фактом, всегда на стороне

победителя.

9



В этом убеждении победитель черпает чувство и идею

своего права, а побежденный – чувство и идею своего дол-

га. Таково происхождение юридического права.

–––––––––––

Всякий раз, когда в истории происходил отвратитель-

ный акт торжествующего насилия, великая резня, за

которой следовало великое разграбление, всегда находи-

лись жрецы какого-нибудь Божества, религиозного культа,

Церкви, чтобы благословить и освятить его, объяснив как

действие Божественной воли. В этом отношении христи-

анская религия ничем не лучше всех предшествующих

ей религий, и даже сегодня мы не видим, как служители

различных христианских культов горячо выступают на

стороне эксплуататоров, угнетателей и мучителей против

всех эксплуатируемых, угнетенных и мучимых на земле,

которым они не перестают проповедовать покорность и

смирение.

На протяжении всей истории мы видим, как повторяет-

ся одно и то же. Жестокий факт завоевания или разграбле-

ния всегда предшествовал объяснению и освящению этого

факта религией; и это освящение несправедливого, бесче-

ловечного факта, как я уже говорил, является источником

того, что называется юридическим правом, – исторической

основой собственности.

Если бы, как утверждают буржуазные экономисты, ос-

новой собственности был труд, то все трудящиеся должны

были бы быть собственниками. Но мы видим, напротив,

что огромное большинство трудящихся во всех странах не

владеет ничем, и что движимое и недвижимое имущество

находится в руках тех, кто сам не работает, эксплуатируя

труд пролетариата. Неоспоримо, что все материальные

блага, составляющие собственность, созданы трудом, но

столь же очевидно, что вид или форма собственности, то

юридическое определение, которое заставляет монопо-

10

7. Становление
аристократии. –

Привилегии и сословный
эгоизм высших классов. –

Свобода воли и
материализм (с. 59-60)

Копия, сделанная неизвестной рукой с исправлениями,

сделанными рукой Бакунина.

1[…это естественное господство становится привыч-

кой, а привычка, с помощью какого-нибудь доброго Бога,

какого-нибудь попа и какого-нибудь чуда, постепенно и

чаще всего неощутимо превращается сначала в личное

право, затем в наследственное.

Нопомеретого как «аристократиянаделе»превращает-

ся в «аристократию по праву»2, меняется и ее природа. Как

естественно, что при своем возникновении она состояла

из лучших и самых преданных граждан, так непогрешимо,

что, неизбежно ухудшаясь самого начала своего характера,

она в конце концов будет держать в себе худших, – и это

по многим причинам: сначала она формируется бессозна-

тельно, стремясь служить не исключительным интересам

1 В квадратных скобках – зачеркнуто.
2 Кавычки – переводчик.

35



иметь возможность оставить наследство своим детям? Это

самое незначительное число. – Большинство счастливы,

когда им удается дать детям образование, как это было

раньше, и обеспечить их при жизни.

Остаются богатые. Те, кто редко работает в собствен-

ном смысле этого слова, довольствуясь тем, что заставляет

работать своих [работников?]…

34

лизировать эти блага в руках одного индивида, исключая

всех остальных, имеет совершенно иной и противополож-

ный источник: отрицание,или эксплуатация и ограбление,

труда. –

Всегда было задачей и цельююридического права, чтобы

это ограбление происходило регулярно, систематически и

было признано всеми оправданным или законным. Отсю-

да следует, что единственная миссия юридического права

– придать произволу видимость справедливости и превра-

тить результат насильственного ограбления или кражи в

оправданную собственность; чтобы, словом, дважды два

стало пять; чтобы ниспровергнуть человеческий разум и

человеческую справедливость и основать на их руинах –

торжество глупости и несправедливости – торжество при-

вилегий.

Для этого требовалось чудо,иными словами,божествен-

ное нарушение как естественных законов, так и человече-

ского разума и человеческой справедливости. Но чудеса

совершаются, или, скорее, в них верят, и допускаются толь-

ко религией, поскольку всякая религия никогда не имела

иной цели или следствия, кроме как нарушать и искажать

человеческую справедливость и разум. Таким образом, в

идеальном смысле, то есть с точки зрения родства идей:

собственность проистекает из юридического права, а юри-

дическое право – из религии, – тогда как в материальном

или реальном порядке именно факт завоевания или жесто-

кого и насильственного ограбления является отправной

точкой и исторической основой всех религий, всех разви-

тий юридического права и собственности.

–––––––––––

Так уж повелось, что юридическое право проистекает

из религии, что все первые законодатели, известные исто-

рии, были одновременно и религиозными откровенника-

ми.Правосудие,или, скорее,то, что называлось правосуди-

11



ем, сначала осуществлялось жрецами, и все его действия

обязательно сопровождались религиозными церемония-

ми. Таким образом, теология и юриспруденция имели при

своем зарождении один и тот же источник: божественную

волю, явленную тем или иным способом, и одних и тех

же толкователей – служителей какого-либо религиозного

культа. Позднее, по мере дальнейшего развития, одна –

в исключительно божественном, другая – в мирском или

земном смысле, они разделились, сохранив при этом глу-

бокую естественную близость. Таким образом, в первобыт-

ном обществе образовались две новые касты или класса:

жрецы,– церковь,– и юристы или адвокаты,–форум. Каж-

дая из этих каст развивала и применяла особую науку:

жрецы создавали теологию, а юристы –юриспруденцию.

Обе эти науки обязательно применяют,та и другая, про-

стую человеческую логику для развития своего фундамен-

тального принципа, и та и другая стремятся придать ра-

циональную форму абсурду. Но обе они неизбежно ведут

к абсурду, потому что принцип или отправная точка каж-

дой из них – один и тот же абсурд, только в двух разных

формах: Бог или абсолютный разум – в теологии; Бог или

абсолютный произвол – в юриспруденции; и выражает-

ся в обеих лишь примитивный факт торжествующего и

жестокого насилия: ограбление, завоевания, резня.

–––––––––––

Юриспруденция поначалу была очень простой. Сме-

шанная с религиозными формулами, она определяла от-

ношения и права класса завоевателей по отношению к

завоеванным землям и порабощенному населению. И то

и другое, естественно, делилось между завоевателями в

неравных долях, согласно с соответствующей силой каж-

дого, и сохранялось в их семьях по праву наследования.

Право наследования – это вовсе не естественное право,

как хотели бы нас сегодня убедить; это не один из тех пер-

12

ботами, у него более смелое, легкое и свободное сердце,

чем у отца, который, чтобы прокормить семью, чаще всего

вынужден заставлять своих бедных детей работать в том

возрасте, когда труд убивает и душу, и тело. Здесь право

наследования перевернуто, потому что здесь убивают де-

тей, или, скорее, убивают их в интересах их родителей….

В какой категории мы находим больше беспорядочных ра-

ботников, больше пьяниц? Опять же, и по той же причине,

среди отцов семейств. Так что неправда, что рабочие клас-

сы, составляющие подавляющее большинство населения в

каждой стране, работают только из любви к своим детям,

которым, к тому же, человек из народа никогда или почти

никогда не оставляет наследства. – Это не относится и к

промежуточному классу, занимающему среднее положе-

ние между собственно народом и аристократией капитала

или ренты. – Эта толпа молодых людей, усердно работаю-

щих в государственных учреждениях, в промышленности

и торговле, работает прежде всего по необходимости, за-

тем по привычке, по рутине, а наиболее честолюбивые

из них – из желания как можно скорее вырваться из тя-

готящей их посредственности и занять более почетное

общественное положение. – Одни работают из тщеславия,

другие из честности, все в большей или меньшей степени

из любви к труду, потому что труд для человека не только

внешняя обязанность, но и внутренняя необходимость,

столь же присущая его природе, как у пчелы или муравья,

– но никто из них не работает и не экономит из любви к

еще не существующим детям. Это была бы слишком мета-

физическая любовь!

Отцы семейств обычно не самые трудолюбивые. Прав-

да, им приходится больше экономить, ведь содержание

семьи обходится недешево, особенно если на пути встает

тщеславие мадам или даже отцовское тщеславие и често-

любие.Но сколько из них зарабатываютдостаточно, чтобы

33



6. Темпераменты. Отцы и
дети из рабочего класса

Копия, сделанная неизвестной рукой

…всегда был очень плохим работником, даже если у

него было много детей, которых нужно было кормить.

Бережливость, экономичность, как и трудолюбие, в го-

раздо большей степени зависит от темперамента и привы-

чек, чем от раздумий и обязанностей, налагаемых семьей.

Одни натуры упорядочены, консервативны и бережливы,

другие – более либеральны, расточительны и беспорядоч-

ны.– Первые часто бывают жадными, вторые – бесстыд-

ными. И те и другие могут и должны быть изменены вос-

питанием, а затем привычками разумного существования

– что уведет одних от алчности и эгоизма, других – от лег-

комыслия и разврата, которые рождаются от беспорядка,

но мы можем с уверенностью предсказать, что, какое бы

воспитание и привычки мы им ни дали, первые всегда

будут более прилежными, более настойчивыми и более

бережливыми, чем вторые, что ни в коем случае не поме-

шает последним компенсировать это другими качествами,

столь же полезными, но которых нет у первых.

Что еще мы видим в рабочих классах? Хотя и те и дру-

гие с детства одинаково приучены к труду, кто работает

энергичнее – отец с детьми, которых нужно кормить, или

молодой человек без семьи? Почти всегда последний. А

почему? Очевидно, потому, что он меньше обременен за-

32

вобытных, естественных или, так сказать, инстинктивных

обычаев, которые встречаются в общественной жизни еще

не цивилизованных народов. Это исключительно юриди-

ческое право, и как таковое оно вытекает из жестокого

факта завоевания, освященного религией.

Сама идея права подразумевает завоевание, подразу-

мевает эту ложь победившей силы с религиозной идеей.

13



2. Истоки Государства,
Религии и порабощения
женщин. – Борьба за
существование. –

Превращение следствия в
причину (с. 21-31)

…вырождения Государств.

Чтобы сделать его1 более честным, следовало бы до-

бавить историческую картину рабства, нищеты и насиль-

ственного одурачивания этих бесчисленных миллионов

порабощенных трудящихся – варварского угнетения и без-

жалостной эксплуатации этих народных масс, которые

везде, и сегодня, как и всегда, не имеют другой миссии ни

других прав, кроме как приносить себя в жертву процвета-

нию Государств,для которых они являются грубым сырьем

и, без сомнения, основной опорой,– но опорой, которая

всегда приносится в жертву, закованной, подавляемой.

Чтобы сделать его полным, нужно было бы добавить

еще рассказ о гигантских, героических усилиях челове-

ческого ума, который пробудился и постепенно освобо-

дился от тьмы животного инстинкта, взяв человеческое

1 Возможно, имеется ввиду «рассказ» о сущности и истории госу-

дарства.

14

5. Государство и Революция
(с. 17)

…здесь так что я начну с этого»1 – это обвинение, кото-

рое сторонники реакции всегда выдвигали в качестве кро-

вавого упрека сторонникам Революции, вполне заслужено

в том смысле, что все Революции, которые произошли до

сих пор, на самом деле не имели иной цели, кроме как

переложить привилегии, гарантированные Государством,

из рук одного класса в руки другого. Ни одна из них еще

не привела к освобождению народа. Народ всегда служил

средством, но никогда целью. Ни одна революция не про-

изошла без него, ни одна – для него. То есть все они имели

целью какое-либо изменение в Государстве, но ни одна –

роспуск самого государства.

Государство – вот великий враг, вечный угнетатель на-

родов!

[на полях:] По признанию самих унитаристов, наро-

ды настолько непатриотичны, что для роспуска всех госу-

дарств достаточно лишь немного серьезной свободы, так

кто же тогда патриот? Кто-то же должен им быть в госу-

дарстве

1 là, pour que je m’y mette»

31



стве, ведь, как мы уже показали, идея всемогущего Бога и

реальность человека как раба неразделимы.

Печальный конец греческой философии хорошо изве-

стен – она недолго пережила уничтожение политической

свободы полисов Греции. Она пришла в упадок, лишив-

шись возбудителя всей жизни: Свободы, она совершенно

утратила энергию творческой мысли и затерялась в [бред-

нях?] рабской риторики и в мистике, даже в спиритизме, –

этом последнем утешении бессильной старости, которая

отчаялась в возможности спасти себя разумом и не хочет

умирать. А на месте молодых, умных, демократических и

свободных Афин теперь Александрия, новая столица Гре-

ции и Востока вместе взятых, которая становится также

столицей дряхлого и порабощенного греческого разума.

Однако перед смертью этотвеликолепный ум,имевший

бессмертную славу свершителя первых актов человеческо-

го освобождения, еще пролил последний великий свет на

завоевания, сделанные им вслед за Аристотелем, первым

отцом истинного знания, в области позитивных наук, осо-

бенно математики, астрономии и физики. В течение двух

веков, прошедших после смерти Александра, этого велико-

го палача [1Греции, от [неразборчиво] великих [Энклидов?]

до [Птолемеев?] включительно]2

1 Также зачеркнуто «-убийцы Элленической свободы,».
2 На полях: 1701. Секта английских вольнодумцев –

30

общество в его первобытном состоянии стада горилл, ко-

гда люди еще имели скотский обычай свободно пожирать

друг друга, – как это делают и сегодня некоторые дикие

племена, – привело его через очень долгий путь развития

и часто даже через такие же глупые, как и нравственно

чудовищные изменения к признанию, по крайней мере в

идее и в праве, равного достоинства людей; К этому следу-

ет добавить мученичество этих великих людей, не людей

политики, но человечности – историю этих свободомыс-

лящих людей и их последователей – вечных врагов поли-

тики, которые благодаря череде величественных жертв,

продиктованных высокой интеллектуальной и нравствен-

ной страстью, наконец сумели пробудить человеческое

сознание в массах.

Когда думаешь о том, что предками человека были сви-

репые звери, которые по своему строению были скорее

родственниками горилл, то начинаешь гораздо снисхо-

дительнее относиться к злодеяниям привилегированных

классов и всех палачей человечества. Зверство и жесто-

кость были отправной точкой. Человечность же – цель ис-

тории. Вот объяснение всех исторических бедствий и горя.

История человеческого общества,непосредственное и пря-

мое продолжение истории органического мира, является

естественным развитием.

Это закон природы, что самые умные и сильные живот-

ные пожирают менее умных и слабых. «Борьба за жизнь»

– the struggle for life – которая, по мнению господина Дар-

вина, является главной движущей силой всего развития

органической жизни, также лежит в основе любого обще-

ственного движения; с той разницей, что материальные

потребности в пище и продолжении рода усложняются.

Под влиянием столь же обязательной материальной и по-

стоянной необходимости рождения и развития, как интел-

15



лектуального, так и нравственного, человеческого созна-

ния.
2[[Однако никогда не забывайте: человек сначала ест, а

потом думает. Материальная жизнь и условия этой жизни

составляют основу, отправную точку; а мысли, идеи, нрав-

ственные чувства являются лишь их выражением, след-

ствием и венцом. Аристотель первым сказал: чтобы чело-

век мог начать думать, сначала должны быть удовлетворе-

ны его основные материальные потребности. Вся история

показывает нам, что интеллектуальное и нравственное

развитие абсолютно зависит от более или менее удачно-

го сочетания условий их материального существования.

Кто может сказать, какого уровня достигнет человечество

в тот день, когда каждый человек сможет потреблять по

полкило3 мяса в день!

По своей первобытной природе человек является пло-

тоядным и свирепым животным; ведя себя таким образом

в начале своей истории, он сначала рассматривал чужого

человека только как такое же плотоядное и свирепое суще-

ство, чрезвычайно опасное, которое хотело убить его, что-

бы съесть, и которое при этом также было хорошей пищей.

Ему, несомненно, потребовались огромные умственные

усилия и очень длительное историческое развитие, чтобы

понять, что он извлечет гораздо большую пользу, сделав

его своим рабом и заставив работать на себя –Но как толь-

ко рабство вошло в обычай, укоренилось, оно привело к

необходимому появлению Государств.

Вначале Государство не могло быть ничем иным, как

грубым узакониванием рабства. Это рабство было двой-

2 Такие скобки означают, что фрагмент зачеркнут. Значительная

часть рукописи зачеркнута, более того, некоторые места видимо за-

черкнуты прежде этого большого зачеркивания.
3 В рукописи неразборчиво (пол-, demi-), переводчик вставил сло-

во «кило».

16

4. Бог в древнегреческой
философии (с. 29-30)

Метафизика Платона, таким образом, была не чем

иным, как теоретической репетицией – мыслью, уже

действующей как чистая мысль, правда, но еще не осозна-

ющей себя таковой – практического религиозного акта,

посредством которого верующий человек преклоняет

колени перед своим собственным творением – Богом – и

обожает его как своего Создателя.

Аристотель был первым античным философом, изучив-

шим природу нашего разума. Не имея возможности из-за

недостатка физиологических знаний найти его естествен-

ное происхождение, он изучил его явления и описал его

процессы в своем трактате по логике. Благодаря этому ис-

следованию он понял, что идеи Истины, Справедливости

и Красоты, представленные Платоном как множество веч-

ных проявлений Божества, являются лишь творениями ра-

зума,и кактаковые он вернулих человеку,не осмелившись

прикоснуться к Божественному существу, также созданно-

му нашим разумом, но которое он оставил в его предпола-

гаемой независимости, как «неподвижного Устранителя»

всех вещей. –

Таким образом, губительная идея существования Бога

вышла из рук великих философов античности не только

целой, но и более сильной, чем когда-либо. Это объясняет,

почему античныймир был основан исключительно на раб-

29



ского возраста, Религия, эта первая форма коллективного

сознания человека, после обожествления природы снача-

ла как Фетишизм, затем как Пантеизм или индийский

натурализм, позже как культ человеческой красоты в Гре-

ции, движимая присущей разуму необходимостью, нако-

нец, поднялась до концепции единого Бога. Но божествен-

ное единство, задуманное Религией, могло быть только

абстрактным–это была сама абстракция разума,представ-

ляющая себя как отрицание всех вещей,2 действительно

существующих, всего реального и живого мира, как отри-

цание пространства и времени, всякого движения, всякого

реального содержания, всякой жизни, – как единственное

Существо, внеземное, вечное и в своей неизменной вечно-

сти–по религиозной фантазии, Все-абсолют, но в действи-

тельности абсолютная пустота: последний и единственно

возможный продукт способности нашего разума к абстра-

гированию, когда, преодолев на этом пути абстракции все

реальные объекты, единственно способные его заполнить,

придя, наконец, за неимением объектов, к состоянию аб-

солютной пустоты, он самого себя представляет себе же

как объект.

Это, по сути, единый Бог всех монотеистических рели-

гиозных систем. Бесконечно бедный сам по себе, он на-

полняется и обогащается только благодаря своим предпо-

лагаемым отношениям с миром: с природой и человеком.

Но чем больше он действительно…

2 Зачеркнуто «всего живого и реально существующего, всего живо-

го мира, отрицание пространства и времени, всякого движения, всякой

жизни: внеземное Бытие, абсолютное и в своей неизменной Вечности».

28

ным: семейное рабство, подчиненной абсолютной власти

мужа и отца, и рабство рабов, составлявших собственность

семьи. – Оба вида рабства были санкционированы Религи-

ей.

В другой работе, которую я собираюсь вскоре опублико-

вать под названием «Революционный вопрос – Федерализм,

Социализм и Антитеологизм», я исследовал антропологи-

ческие и психологические корни религии. Поэтому здесь

я ограничусь лишь констатацией факта, подтвержденного

всей историей и вытекающего из самой природы Религии.

Вопреки мнению идеалистов всех мастей, теологов и

метафизиков, которые утверждают, что все известные в

истории политические и общественные факты были ре-

зультатом различных религиозных систем, я считаю, что

все религии были лишь последующим благословлением

ранее произошедших событий. Нет сомнения в том, что,

однажды утвердившись как система в сознании людей и

как официальное учреждение в обществе, религия сама

становится источником, причиной новых фактов и новых

политических и общественных отношений, которые, раз-

виваясь все больше и больше, в конечном итоге изменяют

саму религию и часто даже полностью уничтожают ее или

превращают в совершенно новую религию, которая тогда

представляется отрицанием первой, хотя, по крайней ме-

ре в этом отрицательном смысле, почти всегда является

ее продуктом.

17



4Религия была, естественно, первой формой проявле-

ния пробуждения и примитивного развития человеческо-

го сознания у человека-гориллы, и поскольку рождение,

а также большая или меньшая способность к интеллекту-

альному развитию у человека зависят, как я уже отмечал,

от совокупности определенных материальных, экономи-

ческих условий, то есть от обеспеченного и в некотором

роде гарантированного удовлетворения первых жизнен-

ных потребностей, – то можно понять, что самые первые

религиозные народы должны были появиться сначала сре-

ди тех многочисленных диких племен, которые благодаря

благоприятным этнографическим условиям были наибо-

лее облагодетельствованы природой с точки зрения их

физиологической и, следовательно, психологической ор-

ганизации; и что в этих же племенах они зародились в

первую очередь в политически и социально привилегиро-

ванных классах. –5

Развитие мысли предполагает наличие свободного вре-

мени, а свободное время в первобытных обществах мож-

но было завоевать только за счет принудительного тру-

да рабов. Поэтому первыми религиозными мыслителями

были, естественно, рабовладельцы. Отсюда следует, что

4 Зачеркнуто: «Религия была, естественно, первой формой про-

явления прогрессивного пробуждения человеческого сознания у

человека-гориллы, а развитие интеллекта зависело, как я уже отмечал,

абсолютно зависит от определенных материальных, экономических

условий, – то понятно, что самые первые религиозные народы должны

были появиться сначала среди племен или человеческих скоплений,

которые благодаря благоприятным этнографическим условиям были с

физиологической, а следовательно, и с психологической точки зрения

наиболее благоприятно обеспечены природой; и в пределах этих же

племен, среди классов»
5 Следующие два предложения в следующем абзаце были изна-

чально частью этого абзаца, только в самом начале есть слова «Рожде-

ние и [развитие мысли]…».

18

ся к нынешним людям так же, как сегодня он относится к

горилле? В любом случае, пусть наше тщеславие будет спо-

койно.Природные процессы протекают оченьмедленно, и

ничто в нынешнем состоянии человечества не указывает

на то, что ономожетпородить высший вид.Более того, раз-

ве в историческом развитии человеческого мира природа

не продолжает свою работу по вечному сотворению? Не ее

вина, что мы отделили в своем сознании этот мир, челове-

ческое общество, оттого, что мы называем исключительно

природным миром.

Причина этого разделения кроется в природе нашего

разума, который долгое время после своего пробуждения,

можно сказать, вплоть до XVIII века и даже до наших дней,

наблюдая себя только в явлениях1, а не в физиологических

и реальных условиях своего происхождения, своего раз-

вития и своего собственного действия, и, следовательно,

осознавая себя не как естественный продукт, а как ту аб-

страктную силу, которая отделяет человека от внешнего

мира и от самого себя как материально существующего

существа, и сегодня чаще всего презирает свою настоя-

щую мать: природу или организованную материю, и ищет

фиктивного отца в абсолютной абстракции, неосознанно

созданного им самим и низведенного, подобно Богу, пред-

полагаемому создателю и распорядителю всех вещей, на

выдуманные небеса. Все религии, говорили мы, все теоло-

гии и вся метафизика основаны на этой оптической ошиб-

ке, на мираже, который, хотя и исторически необходим,

тем не менее ложен.

Теоретические и практические последствия этой ошиб-

ки были и остаются огромными как для науки, так и для

индивидуальной, политической, экономической и соци-

альной жизни. Едва выйдя из младенческого и юноше-

1 phénomènes

27



которые в силутого,что повторялись слишкомчасто, стали

постоянными,– очевидно, говорим мы, что в определен-

ном порядке фактов всегда воспроизводятся одни и те же

законы, и только благодаря этому постоянству процессов в

природе человеческий разум смог наблюдать и распозна-

вать то, что мы называем механическими, физическими,

химическими и физиологическими законами; – Это также

причина почти постоянного повторения родов, видов и

разновидностей,как растительных,так иживотных,в кото-

рых органическая жизнь до сих пор развивалась на земле.

Это постоянство и повторяемость не являются абсолютны-

ми. Они всегда оставляют широкое поле для того, что мы

неправомерно называем аномалиями и исключениями, –

очень несправедливое выражение, поскольку факты, на

которые оно ссылается, лишь доказывают, что эти общие

правила, признанные нами в качестве естественных за-

конов, будучи всего лишь абстракциями, взятыми нашим

разумом из реального развития вещей, не в состоянии

охватить, исчерпать и объяснить всё неограниченное бо-

гатство этого развития. Более того, как так ясно показал

Дарвин, эти так называемые аномалии, сочетаясь все чаще

и закрепляясь, создавая как бы новые привычные процес-

сы, новые способы воспроизводства и существования в

природе, как раз и являются тем способом, которым орга-

ническая жизнь порождает новые разновидности и виды.

Именно так, начав с простой, едва организованной клетки

и пройдя через все преобразования растительной, а затем

и животной организации, она превратилась в человека.

Будет ли человек всегда оставаться последним и наибо-

лее совершенным органическим продуктом на этой зем-

ле? Кто может сказать наверняка и поклясться, что через

несколько десятков или несколько сотен веков из высшей

разновидности человеческого рода не возникнет вид су-

ществ, превосходящих человека, которые будут относить-

26

первые религии должны были зародиться среди народов-

завоевателей и были созданы, открыты и распространены

людьми, принадлежавшими к привилегированным клас-

сам. Что же может быть более естественным, чем то, что

они наивно освятили привилегии небольшого числа лю-

дей и рабство порабощенных масс? – Так родилось поли-

тическое и юридическое право, которое в своем происхож-

дении было ничем иным, как религиозным освящением

жестокого факта завоевания.

Таким, без исключения и за некоторыми изменения-

ми, было общее дело всех древних религий Азии. Деление

общества на касты, – будучи результатом естественной

борьбы между различными человеческими группами и

порабощения малоинтеллектуальных масс более интел-

лектуальными племенами, которые, естественно, оказа-

лись сильнее, – это деление позднее стало учреждением

религиозным, и политическим.

Первое разделение было, естественно, разделением на

завоевателей и побежденных: победившие племена со-

ставляли аристократию, порабощенные племена – народ-

раб. Религия первых неизбежно навязывалась вторым и

закрепляла от имени какого-либо Божества исключитель-

ное право победителей…

Эпоха преобразования факта насильственного присво-

ения чужого имущества и чужого человека в политическое

и социальное право посредством религиозной санкции

последовала вскоре за эпохой, когда кочевые народы, ско-

товоды или охотники, став оседлыми, начали требовать

от земледелия средств к существованию, которые были

необходимы в связи с их численным ростом. Настоящая

собственность, которая первой была освящена религиоз-

ным сознанием и как таковая установлена и определена

правом,–собственность на землю–могла зародиться толь-

ко в среде земледельческого и оседлого народа, поскольку

19



само существование кочевых народов было явным отри-

цанием этого права.

Кочевые народы не могут использовать и даже призна-

вать собственность на землю, и они совершенно не нуж-

даются в услугах рабов. Их занятия и средства к существо-

ванию настолько просты, что труда членов каждой семьи

вполне достаточно для ее содержания. Рабство среди коче-

вых народов является чрезвычайно редким явлением.]]6

Они могут существовать как исключение, но никогда

как правило. Их жизнь настолько нестабильна, что в ней

нет места для права. Они руководствуются обычаями, при-

вычками и нравами, сформированными древней тради-

цией, но никогда законом. А религия, которая является

источником права, даже религия первобытных кочевых

народов была настолько расплывчатой, неопределенной,

настолько чуждой любой хорошо сформулированной и

четко определенной для всех теологической идеи, что, без

сомнения, была неспособна установить какое-либо право.

– Религии первобытных народов, как известно, не имели

священников. Но может ли без этих продавцов Божества в

розницу существовать почтенная религия?

«Таким образом, (первобытная) религия, – говорит гос-

подин Фюстель де Куланж в своей замечательной работе

под названием «Древний Город»7,– не находилась в храмах,

а в домах (или в хижинах дикарей), у каждого были свои

Боги, каждый Бог защищал только одну семью и был Богом

только в одном доме. Невозможно разумно предположить,

что религия такого рода была открыта людям благодаря

мощному воображению одного из них или что она была

им преподана кастой жрецов. Она родилась спонтанно

в человеческом уме; ее колыбелью была семья; каждая

6 Конец зачеркнутого фрагмента. Далее текст не зачеркнут.
7 La Cité antique

20

3. Природа. – Истоки
идеализма и религии (c.

19-22)

…и который, покрыв свою поверхность всеми велико-

лепиями органической жизни, продолжает создавать чело-

веческий мир: общество со всем его прошлым, настоящим

и будущим развитием.

Теперь мы понимаем, что в сотворении, понимаемом

таким образом, не может быть и речи о предварительных

идеях или предначертанных, предустановленных законах.

В действительном мире все факты, порожденные сочета-

нием бесчисленных влияний и условий, появляются рань-

ше, – затем с мыслящим человеком приходит сознание

этих фактов и более или менее подробное и совершенное

знание того, каким образом они произошли, – и когда в

любом порядке фактов мы наблюдаем, что один и тот же

способ или один и тот же процесс повторяется часто или

почти всегда, мы называем это законом природы.

Под этим словом: природа, мы понимаем не какую-то

мистическую, пантеистическую или субстанциональную

идею, а просто совокупность существ, фактов и реальных

процессов, которые порождают этих последних.Очевидно,

что в природе, определенной таким образом, – несомнен-

но, благодаря совпадению одних и тех же условий и влия-

ний, а также, возможно, благодаря тенденциям, однажды

подхваченным потоком вечного творения, – тенденциям,

25



родов и элегантная жестокость, грязное и деспотическое

галантность знатных аристократов и буржуа всех стран

могут помешать этому. Но они будут побеждены в этом

вопросе, как и во всех других. Освобождение женщин, яв-

ляющееся в высшей степени социальным вопросом, будет

идти рука об руку с освобождением рабочих в Европе.ВАн-

глии этот вопрос уже стоит остро, а в СоединенныхШтатах

Северной Америки, которые сегодня опережают Европу,

он практически решен. В России он развивается и бурно

обсуждается, несмотря на все жестокие меры жестокого

правительства, в то время как Франция продолжает гнить

в своей лицемерной галантности, а Германия – в своем

искреннем презрении к женскому полу. Этот вопрос жиз-

ненно важен для будущего народов, поскольку степень

освобождения, которую они осмелятся предоставить сво-

им женщинам, будет его мерилом.

Освобождение рабочих и женщин – вот последнее сло-

во в истории. Их рабство было первым. Я сразу же вернусь

к рабству рабочего класса. А сейчас поговорим о рабстве

женщин. В начале истории оно было естественной необхо-

димостью.

24

семья создала своих Богов. – Эта семья могла распростра-

нять еготолько через поколения.Отец,даваяжизнь своему

сыну, одновременно передавал ему свою веру, культ, пра-

во содержать дом, предлагать траурную трапезу (духам

предков), произносить молитвы» – «Но следует отметить

одну особенность: домашняя религия передавалась только

по мужской линии» – «женщина участвовала в ней только

через своего отца (или старшего из братьев) илимужа,а по-

сле его смерти она не имела такого же права, как мужчина,

на участие в культе и церемониях поминальной трапезы.

Это имело очень серьезные последствия в частном праве

и в устройстве семьи»… (с. 39-40)

Господин Фюстель де Куланж объясняет исключение

женщин из непосредственного культа в древнем обществе

«представлениями мужчин о зачатии. Верование перво-

бытных веков, которое можно найти в Ведах и следы кото-

рого прослеживаются во всем греческом и римском пра-

ве, заключалось в том, что репродуктивная способность

принадлежала исключительно отцу. Только отец обладал

таинственным началом и передавал искру жизни…» (с. 40).

Я считаю, что господин Фюстель де Куланж ошибается,

выводя религиозное, политическое и социальное подчи-

нение женщины мужчине из мистического и совершен-

но ложного представления, которое древние сформирова-

ли в отношении естественного процесса деторождения. В

действительности, как я уже имел возможность заметить,

в истории человеческого развития факты предшествуют

идеям, что не мешает последним впоследствии изменять

и преобразовывать первые.

Первобытные представления первых людей, вероятно,

были везде и во всех вопросах лишь освящением, несо-

мненно очень грубым объяснением, верным выражени-

ем уже существовавших фактов. Следовательно, реальное

подчинение женщины в естественной организации семьи

21



и общества должно было предшествовать религиозной,

мистической, юридической и позднее метафизической

теории ее физической, но прежде всего интеллектуальной

и нравственной неполноценности – теории, которая, од-

нажды утвердившись в религиозном сознании общества,

не могла не стать в свою очередь главной и действенной

причиной все более реальной неполноценности.

Каковы были естественные причины подчинения жен-

щин в стадах человекообразных обезьян, когда в резуль-

тате медленного прогрессивного пробуждения аналити-

ческого, но в первую очередь воображающего интеллекта

они постепенно превратились в человеческие общества? –

Прежде всего, физическая слабость женщины; мужчи-

на по природе сильнее, а женщина более хрупкая, чем он.

Эта хрупкость, тонкость строения, преобладание нервной

системы над мышечной связаны у женщины с самыми

прекрасными качествами как в интеллектуальном, так и в

эмоциональном плане8. Женщина отличается от мужчи-

ны9, но это ни в коей мере не мешает ей быть ему совер-

шенно равной10, и пользоваться в полной мере теми же

правами во всех отношениях.

Обладая теми же способностями, что и мужчина, жен-

щина способна думать, чувствовать и хотеть всего того

же, что и он; правда, она часто делает это по-своему и со

8 le rapport de l’intelligence que du coeur
9 Зачеркнуто «[но это ни в коей мере не мешает ей быть ему со-

вершенно равной и пользоваться в полной мере теми же правами во

всех отношениях.] [она думает, чувствует и хочет всего того же, что и

он, часто по-своему и со своей точки зрения; что далеко не является

недостатком, а, напротив, должно дополнять и совершенствовать наши

чувства, нашу волю, наши идеи и, следовательно, не может помешать

женщине быть во всех отношениях равной мужчине]»
10 Зачеркнуто «и что, обладая такими же способностями, как и

он, хотя они часто проявляются по-разному, она должна пользоваться

всеми правами во всех отношениях».

22

своей точки зрения, что, далеко не будучи недостатком,

наоборот, должно дополнять и делать более живыми, бо-

лее совершенными нашу волю, наши чувства, наши мысли.

Говорят, что мужчина обладает большей способностью к

абстрактному мышлению, что делает его более способным

к пониманию науки, политики, управления, правосудия. –

Это еще не доказано, и утверждать это можно будет толь-

ко тогда, когда образование и воспитание, предоставляе-

мые мальчикам и девочкам, станут равными.Но даже если

предположить, что это правда, мы обнаружим, что жен-

щина в гораздо большей степени, чем мужчина, обладает

чувством, осмысленным восприятием живого и реально-

го мира, конкретного, что защищает ее от заблуждений

и несправедливости, в которые мужчина часто втягива-

ется ложными абстракциями. Если ум мужчины можно

сравнить с телескопом, охватывающим бесконечное, то

ум женщины следует сравнить с микроскопом, открываю-

щим бесконечно малое; и кто осмелится утверждать, что

последний менее интересен, менее важен в науке и прак-

тической жизни, чем первый? –

Опять же, в состоянии религиозного, политического и

гражданского рабства, в котором женщина находится до

сих пор, невозможно судить о ее действительных способ-

ностях или неспособностях. Это рабство является источни-

комвсех ее недостатков,всех ее нынешних слабостей,атак-

же и наших.Мы сами являемся рабами этого рабства и в то

же время развращенными жертвами нынешнего падения

женщин, которое само является неизбежным следствием

этого рабства. Ни одно человеческое существо, способное

к мысли, не может быть по существу нравственным, кроме

как через свободу и равенство.

Наш век, удостоившийся чести освободить негров, не

может не добиться в скором времени гражданского и по-

литического равенства женщин. Только грубость диких на-

23



Библиотека Анархизма

Антикопирайт и инфоанархизм

Михаил Бакунин

История Социализма (черновики Бога и Государства)

1870-1871

IISG

ru.anarchistlibraries.net

которой он является, это его сущность, его жизнь, весь его

смысл существования–одним словом, это он сам.–Любой

класс, даже дезорганизованный и лишенный своей перво-

начальной силы, умирает в окончательном нераскаянии.

Это объясняется самим способом формирования клас-

сов. Все аристократии, как мы уже говорили, которые раз-

виваются мирным путем и не берут свое начало в завое-

ваниях, сначала состоят из лучших людей: самых умных,

самых способных, самых энергичных и самых преданных

общему делу. Именно из этого превосходства и доверия,

которое оно внушает общественности, для них вытекает

привычка командовать народными массами, руководить

ими и управлять ими, а для масс – привычка подчиняться

им и позволять им управлять собой, что сразу же, наряду

со многими неоспоримыми преимуществами, приводит к

двойному нравственному упадку: одновременно как прави-

телей, так и управляемых.

Мы уже говорили, что народы, которые привыкают под-

чиняться властям, нравственно разлагаются, потому что

тем самым они отказываются от любой инициативы, от

энергии собственной воли,от самостоятельности собствен-

ных мыслей и обрекают свой мозг на инертность и, сле-

довательно, на грубость; но как только развитие мозга

останавливается или даже замедляется, человеческая ду-

ша остается открытой для всех фантасмагорических глупо-

стей суеверия; отсюда следует, что народы, которые преда-

ются провиденциальному руководству своих правителей:

классов или отдельных лиц, неизбежно становятся пре-

зренными рабами религии и через религиюпревращаются

в рабов Государства–в своего рода кормдля эксплуатации.

– Теперь мы постараемся показать, как те, кто привыкает

ими управлять, также нравственно разлагаются, причем в

гораздо большей степени, чем народы, хотя и по-другому

и по совершенно противоположным причинам.

45



Ничто не является столь опасным для личной нрав-

ственности человека, как привычка командовать. Самый

лучший, самый бескорыстный, самый умный, самый чи-

стыйчеловек неизбежноинавсегда испортится, занимаясь

этим делом. Что такое нравственность в своей сущности и

в своей истинности, как не уважение к людям, признание

человеческого достоинства, человеческой свободы и прав

человека, как в себе самом, так и во всех других людях?

Что такое безнравственность, как не презрение к человеку

в себе самом и в других? – Ведь человечность каждого и

всех всегда неразрывно связаны между собой? Итак, лю-

бой человек, который привыкает командовать, неизбежно

станет предметом презрения со стороны других людей и,

следовательно, также предметом презрения со стороны их

и своей собственной человечности. Ведь эта человечность

– это именно то, что универсально, то есть то, что каждый

имеет общего со всеми другими людьми, и в тот момент и

в той мере, в какой он отрицает это в своем ближнем, он

отрицает это в себе самом – то, что мы называем человеч-

ностью, не имея иной основы, кроме человеческого равен-

ства, не равенства людей как личностей, а равенства всех

личностей как людей. Индивидуальность разделяет их, че-

ловечность делает их солидарными и равными. – Человек,

который привык командовать другими и, следовательно,

считаетдругих ниже себя,в конце концов перестаетвидеть

в других что-либо, кроме низших существ.– Равенство, че-

ловеческая солидарность между ними будет нарушена, он

перестанет обращаться с ними как с людьми и вести себя

с ними как человек – это будет означать потерю человеч-

ности во всех его отношениях с ними и, следовательно,

потерю всякой нравственности и справедливости; он бу-

дет оценивать свои интересы и права по другим меркам,

чем их: он будет эксплуатировать и угнетать их, а значит,

он будет нравственно разлагаться.

46



Он не только нравственно падет, но и огрубеет, а его ум

сам начнет угасать. Ведь что такое ум, как не способность

понимать действительные отношения фактов и вещей?

Но человек, который из-за относительного и, прежде все-

го, очень временного превосходства придет к выводу о

своем праве на постоянное и абсолютное превосходство

и который, потому что вчера он командовал успешно и с

пользой для общего блага, будет верить, что он призван

командовать всегда; человек, который, считая себя выше

всех, в конце концов видит только низших в других людях,

– которые по праву человечности ему равны, – и который,

привыкнув искать в других только недостатки и тупоумие

и закрывая глаза на свои собственные недостатки, видит

в себе только достоинства, – человек, который, презирая

других, доходит до самопоклонения, – такой человек, по

нашему мнению, обманывает себя и окружающих; его ум,

искаженный тщеславием и эгоизмом, теряет чувство ре-

альности, способность ее улавливать и понимать, и оказы-

вается на пути к тупоумию.

Ум и сердце величайших личностей, наиболее одарен-

ных природой, не исключая даже гениев, всегда являются

продуктом социальной среды, в которой они рождают-

ся, развиваются и действуют. Это истина, не допускаю-

щая исключений, которую мы без труда докажем, если

рассмотрим естественные процессы формирования чело-

веческого общества. Тем более это неоспоримая истина

для множества выдающихся личностей, которые при рож-

дении составляют некую аристократию. Их сердца и их

ум, становясь верным отражением их особого положения,

более или менее отделенного и отличающегося от низше-

го и подчиненного положения масс, всегда изменяются в

зависимости от природы реальных интересов привилеги-

рованного класса, к которому они принадлежат. Они будут

естественно и неизбежно обладать способностями, недо-

47



статками, достоинствами и пороками, присущими этому

положению.
7Это закон, который проявляется во всех аристокра-

тиях, во всех привилегированных политических группах;

особенно он проявляется, когда в результате длительной

череды смен поколений эти коллективные группы в конце

концов образуют среди народных масс своего рода ограни-

ченную и обособленную нацию, инстинктивно, по своей

манере работать, есть и жить, не только благодаря унасле-

дованным привилегиям, но и благодаря своим привычкам

и нравам, и даже благодаря своему особому типу и внеш-

нему виду.

7 Зачеркнуто «Это закон, который проявляется все более откры-

то по мере того, как аристократия, все более развиваясь посредством

семейных союзов и политической, социальной и естественной преем-

ственности, формирует своего рода отдельный и, так сказать, физио-

логически детерминированный организм – небольшую привилегиро-

ванную и обособленную национальность среди национальной массы,

более илименее порабощенной,или, что то же самое, эксплуатируемой.

Известно огромное влияние, которое оказывают на организм человека

как внешние, так и внутренние условия жизни, для».

48



9. Бог, Религия, Метафизика,
Гуманистический

материализм и Позитивная
Философия (с. 5-30)

I. Тождество Бога и «Я»

Если Вы рассмотрите конечные Существа, которые

во всех смыслах заполняют это бесконечное или, скорее,

неопределенное излучение1 Пространства, Вы найдете

между ними соотношения количества, качества, постоян-

ной последовательности или причинности, взаимного

и обоюдного действия и многое другое, что, определяя

особое существование каждого из них, одновременно

учит Вас познавать то, что называется общими закона-

ми природы. – Таков предмет экспериментальной или

аналитической науки, которая, всегда продвигаясь от

известного к неизвестному, чтобы в свою очередь сделать

его известным, с каждым днем все глубже проникает

в неисчерпаемые богатства реального мира, не имея

возможности открыть его глубины. Эта наука занима-

ется только конечными Существами и даже не знает о

существовании Бесконечности, потому что никогда не

встречала ее в этом мире.

1 Rayonnement, излучение, сияние.

49



Абсолютно неизвестное Существо, Бесконечность, Бог

является исключительным объектом Религии и Метафизи-

ки. Никогда не встречая Его во внешнемМире, где же чело-

век нашел его понятие? В себе самом. Не находя Единства

в этом мире, человек придает ему свое собственное, кото-

рое является ни чем иным, кактождеством или абстракт-

ным единством2 его «Я» в разнообразии его впечатлений,

опытов и внешних и даже внутренних наблюдений; – что

равносильно утверждению, что Бог человека, то, что он

всегда искал с таким волнением и тревогой, ценой бесчис-

ленных жертв и мучений, на протяжении веков развития

и перемен, – это он сам, его человечность и свобода.

Это бессознательное или необдуманное перенесение

человеческого «Я» в Мир, как мы видели, в Религии осу-

ществляется посредством действия поэтической, творче-

ской фантазии, а вМетафизике – посредством действия

так называемого чистого разума, то есть сознательно ли-

шенного всякого опыта, но который, из-за невозможности

для него двигаться и производить что-либо в этом состоя-

нии абсолютной абстракции, неосознанно и, так сказать,

по памяти, своими синтетическими и почти спонтанными

выводами имитирует движение действительной жизни,

восприятие которой могло быть дано ему только опытом.

Аналитическая наука, как мы уже сказали, продвигаясь

шаг за шагом, исходит из известного, чтобы познать неиз-

вестное. Напротив, метафизика и религия с первого же

шага взмывают в небесные сферы и, в основном опираясь

на синтез, стремятся объяснить известное великим и веч-

но Неизвестным… Да, неизвестное, пока оно остается в

небесах, созданных нашим воображением; но как только

оно спускается, мы узнаем в нем старое знакомое: наше

2 l’uniformité

50



дорогое «Я», лишенное всякого реального содержания и

стремящееся охватить весь Мир, чтобы заполнить себя.

Тот же процесс, с помощью которого религиозная фан-

тазия создает своих Богов, повторяется в Метафизике,

естественно, в других формах, посредством синтетическо-

го и абстрактного мышления. Религиозный человек, как

мы уже сказали, переносит свои внутренние и внешние

достоинства в вымышленное небо и, населив его боже-

ственными персонажами, созданными им по своему об-

разу, но чрезмерно преувеличенными его возбужденным

воображением, он преклоняется перед ним и поклоняется

ему, не подозревая, что, делая это, он поклоняется само-

му себе и Миру. Точно так же Метафизик, сначала неосо-

знанно, а затем сознательно, захватывает эту совершенно

абстрактную и, по его мнению, абсолютную тождествен-

ность человеческого «Я» в вариациях реальной жизни и

переносит ее за пределы человека, в платонические об-

ласти чистого мышления, – как будто мысль как таковая

могла бы существовать вне сознания отдельного, реально-

го человека – называет его Богом, источником всей жизни,

вечным Творцом человека иМира,–и преклоняется перед

ним в уме. – Отсюда следует, что если всякая Религия яв-

ляется лишь антропоморфизмом3, то всякая Метафизика

является ничем иным, как бесконечно преувеличенной

Психологией, – то есть, в сущности, обе они составляют, в

разных формах, одно и то же, или, скорее, один и тот же

мираж.–СожительствоМетафизиков с Религией породило

все Теологии.

Теперь легко понять, почему аналитическая или экспе-

риментальная наука, несмотря на свои широкие и реаль-

3 Антропоморфи́зм – перенесение человеческого образа и его

свойств на неодушевлённые предметы и животных, растения, при-

родные явления, сверхъестественных существ, абстрактные понятия и

другое

51



ные основы, надежность данных и разрушительную силу

критики, оказалась недостаточной не для борьбы, а для

окончательной победы над религией и метафизикой: пер-

вая из которых всегда была сентиментальным протестом

против относительной ограниченности и недостаточности

этой науки, которая, кроме того, до сих пор занималась

почти исключительно физическими или естественными

явлениями, не только не отвечая на самые серьезные во-

просы,которые человек задает себе вопреки своей воле,но

и игнорируя их; а вторая всегда основывалась именно на

этой признанной недостаточности эмпирической науки,

чтобы доказать свой долг и право искать Абсолют новыми

путями, – ясно, что научный Эмпиризм не мог иметь вли-

яния ни на метафизику, ни на Религию. Для уничтожения

и того, и другого было необходимо, чтобы в междоусобной

и братоубийственной войне метафизика сначала убила

теологию, а затем, по логической последовательности и

под действием саморазрушающей диалектики, покончила

с собой, чтобы на руинах и той, и другой могла воцариться

истинная наука – позитивная Философия4.

II. Разрушение религии метафизикой.

Почему буржуазия прониклась религией?

Это великое дело научного разрушения христианской

теологиии,в целом,всех религиозных системпосредством

Метафизикибылоначато вновое времяДекартомиСпино-

зой; затем было строго продолжено и с революционными

4 В «Истории Социализма» в основном хвалит «позитивную фило-

софию», или просто «позитивизм», однако, критика этой философии

также у Бакунина имеется, она высказана во втором выпуске «Кнуто-

Германской Империи и Социальной Революции» (Исторические софизмы

доктринерской школы немецких коммунистов).

52



5[Что он знает об этом? – Это то, что если Вы хотите

морализировать людей, то есть Вы хотите, чтобы они ува-

жали в себе человеческое достоинство, любили истину и

ненавидели ложь, любили труд и презирали праздность,

были свободными и ненавидели рабство и деспотизм, бы-

ли справедливыми, любили свободу других, находя в ней

спасение и подтверждение своей собственной свободы –]6

1703. Лейбниц – Ньютон

1720 – Пьер [Бейль?]

1726 – Вольтер

1739. О духе законовМонтескье

1751.Философия Ла [метри?]

1758. Гельвеций

1759 Энциклопедический Словарь

1760.Дидро

1762. Руссо

1769. Французские экономисты [неразборчиво],

[Гурне?]

1764. Адам Смит [неразборчиво]

5 Зачеркнуто.
6 Можно легко представить себе конец этого абзаца: то вы долж-

ны морализировать индивидов и общественные учреждения, словом,

закрепить экономическое и политическое равенство между людьми,

потому как среда формирует поведение людей.

80

последствиями подхвачено Кантом, подкреплено глубо-

кой и Научной филологической и исторической критикой

Немцев и одновременно вдохновлено двумя великими

поэтами: Гёте и Шиллером, и было блестяще завершено

Школой одного из величайших метафизиков всех веков,

Гегеля, которого можно назвать также последним,посколь-

ку он имел редкое счастье и славу довести метафизику до

той точки, где, осужденная собственной диалектикой, она

сама себя уничтожает.

Подход немецкой философии был совершенно иным,

чем подход французских философов XVIII века. Оружи-

ем последних были потрясающий здравый смысл и уди-

вительная эрудиция, которые помогли им раскрыть все

прошлые и настоящие пороки Церкви. Они были движи-

мы поистине революционной страстью к истине, добру,

человечности и свободе. Предвестники великой бури, раз-

рушившей феодальный мир, они ненавидели религию в

целом и христианскую религию в частности за все зло,

которое они причинили, за все добро, которому они про-

должали и, увы, продолжают препятствовать. И с мсти-

тельным и жестоким сарказмом на устах, вооруженные

дубиной, которую называют здравым смыслом, они от-

крыто и прямо атаковали их, выкрикивая этот памятный

лозунг: «Раздавите гадину!»5.

5 Ecrasons l’infame! – вольтеровский антицерковный лозунг, по-

явившийся в потсдамской философском кружке в 1750е, возможно

восходит к фразе Спинозы «Долой это пагубное суеверие!». Лозунг ис-

пользовался Вольтером в переписке 1761-1768 годов. В XIX веке не ис-

пользовался как актуальный лозунг, однако в СССР зажил собственной

жизнью (автор русского аналога – Константин Бальмонт) и под «гади-

ной» понимали самодержавие, врагов большевизма, «врагов народа»

1930х, гитлеризм и постсоветскую «красно-коричневую» оппозицию.

53



Они подготовили, ускорили и частично даже произвели

Революцию. Но, как мы уже отмечали, они не уничтожили

Христианство.

После ужасов Революции, среди множества других реак-

ций, которые вполне логично последовали за ней, появи-

лась и реакция религиозных чувств, которые были оше-

ломлены, запуганы и в течение некоторого времени под-

чинены, но не убеждены и тем более не удовлетворены

философией здравого смысла и человечности. Само отвра-

щение, которое эта революция, в значительной степени

предсказуемая, должна была оставить в душах, в сочета-

нии с новым отвращением, которое не могло не вызвать

монотонный шум имперских побед и имперской фразео-

логии, этот триумф и постоянное злоупотребление силой

над правом, жестокостью над идеей, естественным обра-

зом возродили во многих слабых, нежных, чувствитель-

ных и, прежде всего, бездеятельных душах религиозные

чувства и, более того, религиозную сентиментальность.

Красноречивый апологет палача и папы,Жозеф де Местр,

поддерживаемый двумя самыми эгоцентричными6, самы-

ми лживыми, наименее религиозными и в то же время

величайшими риториками начала этого века, столь бога-

того лжецами, виконтом де Шатобрианом и Наполеоном

I, – вернул Католицизм на свои высоты. В Германии ана-

логичное движение, частично выросшее из пиетизма, а

частично из мистической философии, было инициирова-

но группой романтических литераторов. Это было время

универсально интеллектуального и нравственного [упад-

ка?], но только в высшем обществе, где мода требовала,

чтобы каждый был бледным, худым, нервным, томным и

очень сентиментальным. И поскольку религиозный три-

умф невозможен без участия женщины, ангел Севера, ма-

6 personnels

54

дати, не подавляет ли оно всегда и везде справедливость в

угоду привилегиям?3

Великая ошибка моралистов прошлого заключается в

том, что они всегда рассматривали нравственность с точки

зрения изолированного индивида и основывали ее на сво-

боде воли. Что такое свобода воли? В каждом отдельном

человеке это решение проблемы непрерывности всеоб-

щего течения причин и следствий, точка, изолированная

посредимираинаделенная уникальной способностьюдей-

ствовать самостоятельно и без причины – одним словом,

это невозможность, ибо не существует следствия без при-

чины, повторим на этот раз с французскими Деистами.

Поэтому это есть абсурд с точки зрения психологии и логи-

ки, а также абсурд с точки зрения общественной практики.

С одной стороны, натуралисты доказывают Вам, что, по-

скольку психология полностью основана на физиологии,

не может быть интеллектуального или нравственного дви-

жения без физиологической причины; с другой стороны,

статистика доказывает, что человеческая личность опре-

деляется социальной средой и что именно общество, а не

человек, является причиной его действий.4 Прославлен-

ный французский статистик Кетле, заметив, что в Париже

ежегодно совершается почти одинаковое количество само-

убийств и преступлений, написал в одной из своих работ:

«Очевидно, что именно общество готовит преступления,

которые отдельные люди просто совершают».

3 В рукописи Бакунин не поставил здесь знака вопроса, хотя он

напрашивается.
4 Зачеркнуто «Отметив, что в каждом [районе?] Парижа совер-

шается почти одинаковое количество самоубийств и преступлений,

прославленный статистик Кетеле в одном из своих путешествий добав-

ляет такие достопамятные слова: «Это общество готовит преступление,

а человек их совершает».– Таким образом, свободы воли не существует

ни с точки зрения психологии, ни с точки зрения социальных наук.».

79



Но что вы будете делать с нравственностью? Если Бо-

га не существует и нет больше ни небесных обещаний,

ни законов, ни божественных наказаний, то не будет ни

отцовства, ни долга, ни справедливости, и не останется ни-

чего, кроме одного эгоизма! Да, как только теология умрет,

метафизика умрет, а вместе с ними умрет и Ваша юрис-

пруденция, нравственность, естественно, должна будет не

погибнуть, но преобразоваться. Но позвольте нам снача-

ла спросить Вас, действительно ли то, что Вы называете

нравственностью, было нравственностью и не воплоща-

лось ли оно всегда в самой глубокой безнравственности,

подобно тому как наша божественная справедливость ни-

когда не проявлялась иначе, как через несправедливость?

Что Вы называете нравственностью? Если это уважение к

человеку, его жизни, его личности, его труду и его праву

пользоваться всеми продуктами своего труда, – уважение

к его свободе и его человечности,то разве Вы когда-нибудь

практиковали ее? Разве все Ваши законы, Ваши юридиче-

ские, политические, экономические и социальные учре-

ждения, и вытекающие из них обычаи, как военные, так и

гражданские,и Ваша религия,прежде всего, основанная на

презрении к человечеству, не были всегда разрушительны

как для этой нравственности, так и для истинной спра-

ведливости? – Истинная справедливость, не так ли? Это

правильный баланс, уравнение, равновесие между вла-

стью и долгом, между делами и воздаянием2 для каждого

– это одним словом наибольшая свобода для каждого в по-

литическом и социальном равенстве всех. Но создано ли

Ваше общество для того, чтобы сделать возможным такую

свободу и равенство? Основанное на божественной благо-

2 recevoir

78

дам баронесса Крюднер, очень мистическая и очень сен-

тиментальная муза императора Александра I, прибыла с

Союзниками в 1815 году вПариж.Вместе с ними вернулись

и бывшие Кардиналы, Епископы и Иезуиты, изгнанные

Французской Революцией. Реставрация, восстановление

французской католической церкви было завершено.

Спустя десять лет появился новый луч божествен-

ной благодати, господин Альфонс де Ламартин. Начав

свой путь с поэтических стенаний, он был поочередно:

лже-католиком и лже-легитимистом, лже-либералом и

лже-Орлеанистом, затем лже-республиканцем и даже

лже-социалистом, – но всегда оставался верен себе, среди

всех этих колебаний и предательств поэта, он закончил

свою жизнь сегодня, как очень реальный пенсионер

Империи, чрезвычайно прозаическими стенаниями, не

имея даже права утешить свою старость, как Шатобриан

накануне своей смерти, фразой, способной произвести

впечатление на публику.

Главной чертой всей этой эпохи было болезненное пре-

увеличение чувств и их фальшивость. Иезуитизм и проте-

стантскийПиетизм слилисьвоединои вдохновили еедушу.

Под маской святого идеализма и туманных, бесконечных

мечтаний скрывалась изысканное и сентиментальное раз-

вращение, множество интриг, мелочная амбиция и огром-

ное тщеславие. Впрочем, все это религиозное движение до

1830 года было сосредоточено в высших слоях Общества.

Буржуазия, по крайней мере во Франции, была Вольтери-

анской, чрезвычайно либеральной и даже революционной.

Что же касается народа, особенно Сельского, то он был ре-

лигиозен скорее по положению, чем по убеждению, был

естественным врагом священников, но внешне и по при-

вычке был набожен, и таким он оставался до сих пор и

будет оставаться до первой социальной революции.

55



Только послеИюльской революциирелигиозное развра-

щение начало проникать в буржуазный класс. Три причи-

ны подтолкнули ее к религии: первой был ее собственный

триумф. Она заняла место дворянской аристократии и хо-

тела сохранить его целиком для себя, не позволяя народу,

руками которого она его завоевала, занять свое место ря-

дом с ней. Для этого нужно было заткнуть рот народным

массам, и что может быть лучше для этого, чем религия?

Итак, «народу нужна религия», и чтобы навязать ее ему,

нужно создать видимость, что он в нее верит и разделяет

ее.

Вторая причина заключалась в новой романтической

поэзии и литературе, зародившейся благодаря господи-

ну Виктору Гюго и его соратникам, которые развлекались

восстановлением Средневековья с чисто художественной

точки зрения и создали новую религию: культ искусства и,

прежде всего, людей искусства. Это не было, как в Италии

эпохи Возрождения,мощным и наивным расцветом искус-

ства, это было лишь своего рода поэтические, тщеславные

и развратные размышления об Искусстве и прерогативах

людей искусства. Можно было бы сказать, что сыновья

буржуа, уставшие от того, что так долго были подавлены

наглой тщеславностью молодых графов и маркизов, спе-

шили воспользоваться победой своих отцов, чрезвычайно

прозаичных Вольтерианцев, чтобы в свою очередь занять

их место. Суть большей части этой новой литературы за-

ключалась в избытке эгоизма, тщеславия и самых грубых

индивидуальных аппетитов под предлогом какой-то идеи

или, скорее, нескольких избыточных фраз. В глубине души

они были абсолютно равнодушны ко всем всеобщим инте-

ресам и идеям; у этой буржуазной молодежи был только

один идеал: купаться в роскоши, спать с маркизой, уничто-

жать своих соперников и всегда быть в центре внимания.

Но поскольку было невозможно признаться даже самому

56

11. Религиозная
нравственность. – Свобода
воли и материализм (с.

25-27)

(Начало этого фрагмента в девятом фрагменте, в главе

«IV. Гуманистический материализм…»)

[Если только человек не устал от жизни, он не желает

смерти. Жизнь так хороша. Смерть – это печальная, но

неизбежная необходимость; и [жизнь?] покидает Вас]1 и

мыне знаемдругого утешения, кроме этого: Те, кто выжил,

скоро утешаются, а умершие, раз уж они умерли, больше

не страдают от того, что не жили. Смерть – это серьезная

основа жизни: она напоминает каждому, что у каждого

всего одна жизнь, и поэтому каждый должен постараться

прожить ее хорошо, чтобы наконец осуществить на зем-

ле все богатства, которые мы в себе несем. – Отрицание

бессмертия индивидов во многом является одной из ос-

нов социализма; оно отменяет право наследования и в то

же время подтверждает, в соответствии с особенностями

природы каждого, право всех на полноту жизни.

1 В этом фрагменте отсутствует начало абзаца, поэтому приводим

это начало из девятого фрагмента. Текст «и [жизнь?] покидает вас»

относится к предыдущей странице, оно же там зачеркнуто. (et [illisible]

Vous laisse et nous ne savons d’autre consolation que celle-ci)

77



что называется человеческим миром и которые являются

фактами, столь же естественными, как и первые, но кото-

рые, согласно древнему методу метафизики, до сих пор

относились к более высокому и совершенно отдельному

порядку вещей, под именем [божественного] мира6…

6 Здесь должно было, видимо, следовать прилагательное или су-

ществительное, отвечающее на вопрос «какого мира?». Если опираться

на предыдущий фрагмент, здесь больше всего подходит слово «боже-

ственного».

76

себе в такой подлости, пришлось прибегнуть к некоторым

самодовольным7 завесам, чтобы скрыть ее от глаз публики

и от себя самого. Теория «Искусства ради Искусства», под-

держиваемая и горячо пропагандируемая разнузданными

вычурным романтизмом с определенным умыслом, была

одной из таких завес. Доктринерская философия, препо-

даваемая Государством, предоставила ему еще одну.

Третьей причиной была именно эта доктринерская фи-

лософия, которая, взяв из немецкойфилософии все плохое

и ложное: утверждение Абсолюта и, следовательно, абсо-

лютизма, и оставив в стороне все хорошее: диалектику

и, прежде всего, критику, привила уму этого бедного бур-

жуазного поколения скороспелую мудрость или, скорее,

официальную доктринерскую болезнь, способную убить

самых живых.

Все эти причины вместе взятые сформировали в этой

молодежи своего рода религиозное настроение8, не сен-

тиментальное, как во времена Реставрации, а доктринер-

ское, рассудительное9, которое выражалось с тем большей

самоуверенностью, что, несмотря на ложное демонстриро-

вание знаний, чуждое всякой критике, эта молодежь была

на самом деле невежественна. Это настроение, которое, не

становясь страстью, было полно упрямства, не будучи ни

католическим, ни протестантским, ни даже христианским,

ни мусульманским, ни Иудейским, ни языческим, просто

называло себя деистическим и все равно без разбора при-

нимало все догмы, полагая, что в них что-то понимает.

Таким образом, прошедшее индоктринацию и сформиро-

ванное по единому образцу, молодое буржуазное поколе-

ние, которое закончило колледжи после Июльской рево-

7 complaisants
8 disposition
9 raisonneuse

57



люции, искренне верило в бессмертие души и в Бога, имея

для всех этих прекрасных верований только такие аргу-

менты, как: «Мир существует, значит, Бог есть, поскольку,

если есть Творение, то должен быть и Творец, так же как

для того, чтобы существовали часы, нужен часовщик. –

Нет действия без причины, а первопричина – это Бог» –

или10«Этот мир плох, значит, должен существовать мир

лучше». – Душа остается неизменной среди всех измене-

ний тела, следовательно, она отличается оттела и отделена

от него – Я мыслю, следовательно, я бессмертен»… и так

далее. И именно на основании этой жалкой, но патенто-

ванной мудрости, а также во имя Канта и Гегеля, которых

эти молодые люди никогда не читали, и которых господин

Кузен, их Учитель, сам никогда не понимал, они счита-

ли себя вправе презирать Энциклопедистов и Вольтера и

называть их глупцами!

Мы так долго останавливались на развитии Француз-

ской молодежи в период Реставрации и Июльской Монар-

хии, потому что своей литературой и своим примером она

отравила умы привилегированных классов и буржуазии,

особенно в Европе, и потому что именно она вызвала как

религиозную, так и политическую реакцию в 1848 году и

послужила удобной ступенькой для узурпатора 2 декаб-

ря11.

Но в то время как она использовала немецкую филосо-

фию, которую знала только понаслышке, чтобы воздвиг-

нуть на руинах Вольтерианства развращенный и глупый

идеализм, Немецкая Философия систематически присту-

пала к разрушениюХристианстваи всех религиозныхидей.

Только, как мы уже сказали, она поступала совсем иначе,

10 Отсюда начинается следующий Фрагмент, под цифрой 10
11 Императора Наполеона III, восстановившего монархию и пра-

вившего Францией до 1870 года.

58

Третья и самая большая услуга, оказанная метафизикой

науке, состоит именно в том, что, развив до конца идею Бо-

га, заложенную религиозным чувством, она полностью ее

исчерпала. Она не стала довольствоваться абстрактными

спекуляциями об этой идее, которые, кстати, прекрасно

продемонстрировали ее тождество с человеческим «Я».

Приняв название философии истории, политики Искус-

ства религий и философских систем, гегелевская Метафи-

зика запустила эту идею с момента ее рождения, у извест-

ных истоков человеческого общества, и преследовала ее

во всех ее последовательных развитиях и во всех ее прояв-

лениях, сквозь века и народы, в культе, в политической и

общественной жизни, в литературе, в Искусствах и науках

и в философии каждого из них – и везде отмечала это же

абсолютное тождество божественногомира с духом3 эпохи

и места, из чего непременно должна была заключить, что,

созданное в каждой новой фазе своего развития новым

развитием человеческого ума на земле4. Божественный

мир, отнюдь не представляющий собой мир отдельный,

высший, абсолютный, был лишь призрачным миром, ми-

ражом, отголоском5 разнообразия, развития и последова-

тельности фактов, которые мы называем естественными,

– в том числе неорганического образования земного ша-

ра, а затем органической жизни, вплоть до человека, что

еще более сложные факты, из которых складывается то,

3 l’esprit – ум, дух, умонастроение, сознание, разум.
4 Так в тексте, предложение не завершено, либо по вине Бакунина,

либо по вине амстердамских переписчиков.
5 Зачеркнуто «разума (l’esprit) самого человека, который в неве-

дении о самом себе, [неразборчиво] и что этот разум». Также далее

зачеркнуто отдельно «этого все земного разума и который, поскольку

он еще не осознавал своей собственнойдеятельности,отделяя свой про-

дукт от самого себя, помещал себя вне самого себя, как божественный

мир, перед которым он должен был преклонять колени и трепетать, и

(un no[…])».

75



10. Кузен. – От теологии и
метафизики к науке (с.

13-14)

(Начало этого десятого фрагмента в девятом фрагмен-

те, в главе «II. Разрушение религии метафизикой. Почему

буржуазия прониклась религией?», однако не зачеркнутый

текст относится к главе «III. Что дала Метафизика Нау-

ке?»)

1[«Этот мир плох, поэтому должен существовать дру-

гой» – «Душа остается равной себе во время изменений в

теле, поэтому она отличается от тела и отделима от него.

Я мыслю, следовательно, я бессмертен». И это [неразбор-

чиво]2 этой жалкой, но патентованной мудрости, во имя

Канта и Гегеля, которых она никогда не читала и которых

господин Кузен, ее Учитель, никогда не понимал, она ду-

мала, что вправе презирать Вольтера и Энциклопедистов!

Литература, созданная этими молодыми людьми, ис-

портила вкус и дух Европы, и это]

1 В квадратных скобках зачеркнуто, не считая момента с «[нераз-

борчиво]».
2 Слово «это» принадлежит слову, которое не удалось разобрать

(это [чье? кого? принадлежит кому?]), при этом само неразобранное

слово принадлежит уже следующему слову «этой» ([что-то чье? при-

надлежит чему?] этой…мудрости).

74

чем великие Французы XVIII века. Немецкие философы

были обычными, спокойными и очень уважаемыми уче-

ными. Многие из них даже наивно называли себя и до сих

пор продолжают называть себя теологами, как [Фридрих?]

Шлейермахер, доктор Давид Штраус или братья Баур в Тю-

бингене в наши дни. Итак, они подошли к Христианству и

этой старой Даме-Религии, сняв шляпы и со всевозможны-

ми почтительными поклонами, смиренно прося их расска-

зать историю и предоставить подлинные доказательства

своего происхождения и развития. И, изучив их писания,

традиции и деяния, они с огромной радостью обнаружили,

что все языческие, иудейские, мусульманские и христи-

анские теологии были ничем иным, как извращенной и

замаскированной метафизикой,– еще не осознавая, что

всякая метафизика, в свою очередь, есть ничто иное, как

изысканная и утонченная абстракция Религии. – Кроме

того, они обнаружили в самой религии имманентность Бо-

жества,–то естьто, что все Боги, без исключения, включая

триединого Бога Христиан, являются творениями челове-

ческого разума, который ищет себя в процессе развития

на протяжении веков12, останавливаясь на каждой рели-

гии как на этапе своего собственного развития, а затем

проходямимо и разрушая ее, чтобы создатьновую.С помо-

щью критики они доказали неподлинность религиозных

книг, как иудейских, так и христианских, тем самым пол-

ностью разрушив всю религиозную историю как историю

и воссоздав ее как систему символов имифов.Они сделали

больше: проанализировав саму природу и сущностьлюбой

религии, они доказали, что Христианство было последней

фазой возможного религиозного развития и что, следова-

тельно, если не отказаться от любого нового прогрессив-

12 se cherche à travers les évolutions des siècles

59



ного движения13, Христианство, перестав быть религией,

должно было превратиться в философию.

Их доказательства, основанные одновременно на са-

мой строгой логике и на несравненной критике, убедили

многих мыслителей, – но Христианство все равно продол-

жает жить. Таким образом, немецкая философия также

оказалась неспособной избавить нас от этого Божествен-

ного призрака, который стоит между нами и народными

массами.Отчасти это объясняется сложностью понимания

немецкой философии, но есть и более серьезная причина:

в ней самой заложено неразрешимое противоречие: она

разрушает Бога и сама настолько полна им, что даже когда

кажется, что она занимается реальным миром и реальны-

ми вещами, которые наполняют этот мир, в глубине души

она имеет в качестве объекта только Бога – Бога, то есть

это абстрактное и так называемое абсолютное тождество

«Я» –чистую мысль, не имеющую объекта. Эта мысль отры-

вается от себя самой, чтобы погрузиться в реальный мир,

но она проходит его с единственной целью– найти себя; и

в конце концов она находит себя, возвращаясь к исходной

точке, то есть в полной абстракции, такой же пустой, как и

раньше. Это история самого Бога… помимо всего, что ему

приписывают люди, он лишен всякого содержания, – он

ничто.

Дойдя до этого момента, Метафизика сама себя осу-

дила и приговорила, и в качестве исполнителя этого не

подлежащего обжалованию приговора появился самый

замечательный и оригинальный мыслитель всей гегелев-

ской Школы: Людвиг Фейербах. В двух очень коротких, но,

несмотря на свою краткость, имеющих огромную цен-

13 В религиозной сфере, то есть если не останавливаться на ны-

нешней религии, а позволить религии развиваться и изменятся, то она

превратится в философию.

60

является реальным объектом науки,– позитивная фило-

софия рассматривает все эти вопросы на их месте, то есть

с точки зрения истории, и в то же время стремится пока-

зать нам как естественные, так и исторические причины,

объясняющие зарождение, развитие и упадок религиоз-

ных и метафизических идей, а также их относительную

и временную необходимость в эволюции человеческого

разума. – Таким образом, она воздает им справедливость,

на которую они имеют право, и навсегда избавляется от

них.

Позитивная философия отличается не только от экспери-

ментальных наук, но и от отдельных позитивных наук тем,

что ее предметом является [действительный мир?]

73



ми людьми. – Преступления, не имеющие причины и, сле-

довательно, очень редкие, будут тогда рассматриваться и

лечиться как болезнь, – подвергаться режиму не тюрем,

а больниц, а если преступник не согласится, то он просто

тогда исключится из социальной солидарности и изгонит-

ся из общества. – Но давайте не будем забегать вперед и

вернемся к нашей теме.

V. Позитивная философия

Позитивная Философия, наследница Метафизики и Ре-

лигии,давно предвиденная и подготовленная самыми бла-

городными умами, впервые была задумана как закончен-

ная система великим мыслителем Огюстом Контом, кото-

рый в достопамятной работе, опубликованной под этим

же названием, умелой и смелой рукой проследил ее пер-

воначальный план.

Позитивная Философия глубоко отличается от Метафи-

зики тем, что ее предметом является только мир или си-

стема известных вещей и что, как и эмпирические науки,

она никогда не исходит из неизвестного, чтобы объяснить

существование известного. – Более того, она полностью

абстрагируется от вопросов, которые исключительно за-

нимали Метафизику: Бог, Бесконечность, Абсолют, вещь

в себе, то есть Существо вне явлений, которые доходят до

наших чувств и нашего познания, столько же объектов,

которые она не только игнорирует, но и к которым она

признает полное безразличие. В ее глазах все это – мира-

жи и призраки. Но поскольку миражи и призраки являют-

ся неотъемлемой частью развития человеческого разума,

поскольку человек обычно достигает познания простой

истины только после того, как вообразил и исчерпал все

возможности, и поскольку развитие человеческого разума

72

ность сочинениях («das Wesen des Christenthums»14 – и

«das Wesen der Religion»15 –) он нанес смертельный удар

всей метафизике и всей религии перед судом разума.

III. Что дала Метафизика Науке?

Умерла ли Метафизика, не оставив нам никакого насле-

дия? Это невозможно.Наука, каким бытщетным ни был ее

объект: Бог, но которая с тех пор, как человечество подня-

лось до первого самосознания, занимала исключительно

умы величайших гениев всех веков, не может исчезнуть

так, не оставив сокровищ человеческому знанию. Она не

может даже потеряться, она может только преобразить-

ся, и именно сегодня она преображается на наших глазах,

переставая быть наукой о неизвестном, чего нет или, по

крайней мере, для нас, людей, никогда не может быть, и

становясь той позитивной и реальной Философией, о кото-

рой мы поговорим чуть позже.

Первое большое благо, оказанное нам Метафизикой,

заключается в том, что она мощно натренировала челове-

ческий ум, увлекая его в обширную область трансцендент-

ных спекуляций, и тем самым развивала в нем чувство и

понятие универсальности. Она приучила его думать, то

есть подниматься от частного факта к общему, от опре-

деленного явления к закону, который им управляет или

который проявляется в его существовании; она научила

его замечать и распознавать различные отношения, ко-

торые определяют вещи, объединять или подчинять их в

соответствии со степенью их относительной важности и

14 «Сущность христианства» (1837), переводы на русский язык: П.

Н. Рыбникова (Лондон, 1861), В. Д. Ульриха (СПб., 1906), Ю. М. Антонов-

ского (1926).
15 «Сущность религии», 1845.

61



рассматривать их с точки зрения более или менее универ-

сальной системы, в которой каждое существо, занимая ме-

сто, которое ему принадлежит в соответствии с его особой

природой, составляет неотъемлемую часть органического

и неделимого Целого.– В этом отношении какая огромная

разница между гением Платона, который, возвышаясь над

всеммиром, стремится понять его в целом,и беднымумом

дикаря из леса, который,мало отличаясь от гориллы,– воз-

можно, его Адама, его первобытного предка,– едва ли спо-

собен осознать разницу между одним внешним объектом

и другим.Учитывая гениальность, естественные элементы

и физиологические условия которой, кстати, можно найти

и у Эскимоса, следует признать, что эта разница обуслов-

лена (в первую очередь) ранним развитием человеческого

ума сначала религией, а затем метафизикой.

Второе благо, которое мы обязаны метафизике, заклю-

чается не в познании природы нашего разума, а в понима-

нии того, как он работает, когда мы думаем. Что касается

природы ума, то это, без сомнения, самый слабый пункт

Метафизиков, потому что они всегда искали ее вне ма-

териальной природы, единственной живой и реальной,

там, где ее никогда не могло быть, поскольку там ничего

нет, – в Боге. С другой стороны, метафизика наблюдала

в реальной жизни, в истории и в самом процессе исполь-

зования ума условия развития как индивидуального, так

и коллективного разума, а также общие законы, которым

каждый обязательно следует, когда думает. Правда, что

в этом она, не подозревая об этом, занималась чистым

эмпиризмом. Это было уже не дедукция, а анализ и на-

блюдение. Аристотель, первый и величайший аналитик

разума, отец логики и диалектики, понятых как система,

и первый, кто попытался создать систему человеческих

знаний, может также считаться основателем позитивной

Философии. Он определенно предчувствовал ее, но не смог

62

тело так же, как и ум, с помощью гимнастики, к которой

Вы можете добавить военные упражнения. Обучайте их

искусствам и ремеслам и позволяйте им свободно садить-

ся за труд, чтобы дать им первые азы и привычки к объ-

единению24. Дайте им, наконец, прочное, рациональное

образование, основанное на точных25 науках и абсолютно

чуждое метафизике и религии. Говорите им об этомтолько

тогда, когда дойдете до истории человеческого общества.

– Но прежде чем дойти до этого, начните с математики,

физики, химии и естественных наук, чтобы приучить их к

наблюдению и экспериментам, то есть к упражнению ана-

литических способностей ума. Синтез им даст позитивная

Философия, к тому же ум детей и так полон естественно-

го синтеза. – Их отличает привычка к анализу, которую

необходимо в них развивать, чтобы дисциплинировать

и свести к правомерному26 действию этот синтез. Кроме

того, преподавайте им теологию, метафизику и юриспру-

денцию только как историю человеческих заблуждений,

которые,несомненно,были необходимыдля развития ума,

но от этого не становятся менее плачевными. Извлеките

из всего этого обучения как из заключения всего27 не культ,

это было бы тогда религиозным чувством,– а уважение к

человечности, свободе, справедливости, труду, – а затем

отправьте их, взрослых и свободных, в публичную жизнь

общества. И если они найдут там такое же уважение, если

новое общество будет основано на принципах, которым

их научили в школе, – тогда, поверьте, они очень быстро

найдут там свое место. – Они будут и останутся на всю

жизнь гордыми, свободными, полезными и нравственны-

24 les habitudes de l’association, также, «привычки к сотрудниче-

ству».
25 positive
26 légitime
27 dégagez de tout cet enseignement comme résumé du tout

71



в Париже совершается примерно одинаковое количество

самоубийств и преступлений, и доказав, что такое необыч-

ное повторение одних и тех же цифр может быть обуслов-

лено только общими причинами, восклицает в одной из

своих замечательных работ: «Очевидно, что преступле-

ния подготавливает общество, а отдельные люди лишь их

совершают». –

Но что же тогда остается от свободы воли? А раз сво-

боды воли нет, то со стороны общества могут и должны

существовать меры по сохранению и спасению общества,

правильно или неправильно рассчитанные, но справед-

ливых требований, законных наказаний не будет – а со

стороны индивидуумов не будет ответственности! Если

доказано, что именно общество порождает преступления,

совершаемые отдельными людьми, то, раз оно так привя-

зано к системе требований и наказаний, пусть наказывает

само себя, реформируясьтаким образом,чтобы порождать

нравственность отдельных людей, а не их преступления.

Чтобы сделать возможной как индивидуальную, так и

общественную нравственность, измените общество, изме-

ните также образование и воспитание Детей. Дайте всем

детям одинаковое человеческое образование, которое, из-

бавившись от всего религиозного яда, будет основано ис-

ключительно: на уважении к человеку, презрении к лжи,

любви к правде, уважении к свободе в себе и в других, спра-

ведливости, привычке и уважении к труду. Сделайте так,

чтобы дети уважали труд и считали [леность?] трусостью.

–22 По возможности, позвольте маленькой республике23

управлять собой, вести и судить себя, чтобы приучить де-

тей к общественной жизни и деятельности. Развивайте их

22 Зачеркнуто: «Дайте им прочное, рациональное образование, ос-

нованное на позитивных науках».
23 Возможно имеется ввиду дать детям самоуправление, что могло

бы быть похоже на своеобразную республику детей.

70

ее реализовать, во-первых, из-за недостаточности экспе-

риментальных знаний, а во-вторых, потому что чистая

метафизика, еще не завершившая всю необходимую эво-

люцию и, следовательно, еще не осознавшая свою беспо-

мощность, не была тогда ни в коей мере готова отказаться

от своих позиций.

Третья и самая большая услуга, оказанная метафизи-

кой науке, заключается именно в том, что,до конца развив

идею Бога, сначала зародившуюся в религии, а затем при-

нятую ею самой, она полностью исчерпала ее и тем самым

аннулировала. Она не ограничилась абстрактными спеку-

ляциями об этой идее, – спекуляциями, которые, между

прочим, прекрасно продемонстрировали тождество Бо-

га с человеческим «Я»: Приняв название Философии Ис-

тории, Политики, Искусства, Религий и философских си-

стем, Гегелевская метафизика уловила идею Бога в момент

ее зарождения, с самого начала известного человеческо-

му обществу, и следовала за ней шаг за шагом, во всех

последующих развитиях, во всех теоретических и прак-

тических, индивидуальных, политических и социальных,

художественно-литературных,научныхиметафизических

проявлениях, через века и у разных народов, – и везде и

всегда констатировала ту же самую абсолютную идентич-

ностьбожественногомира сдухомвременииместа,откуда

онадолжна была неизбежно заключить,что,порождаемый

на каждом новом этапе своего развития новым развити-

ем человеческого духа на земле, этот божественный мир,

далеко не составляя отдельного, реального, абсолютного и

как такового превосходящего земной мир, является лишь

миром-призраком, миражом или отражением того самого

земного духа, который его создал, но который, поскольку

еще не осознавал своей собственной деятельности, отде-

лил свое творение от себя, поставив его даже выше себя,

63



глупо преклонился перед ним и был вынужден подчинять-

ся тем, кто взялся говорить от его имени.

Благодаря этой последней эволюционной фазе мета-

физики мы наконец-то знаем, что у нас нет Господа на

небесах и, следовательно, мы больше не должны иметь его

здесь, на земле. Благодаря ей мы также навсегда избавле-

ны от всякого Дуализма: мы знаем, что нет двух Миров,

нет двух Существ, а есть только один Мир, одно Существо

– называйте его как хотите: материей или духом, Богом

или Дьяволом, Это не имеет значения, главное, чтобы оно

оставалось единым. Но лучше называть егоМатерией. Все

другие названия могут стать опасными, вызывая недора-

зумения; ибо человеческий ум настолько проникся мало-

научными методами религии и метафизики, благодаря по-

стоянному применению первого и второго на протяжении

более тридцати веков, что он сохранил и, увы! еще долго

будет сохранять эти пагубные привычки, что, если он не

будет внимательно следить за строгостью своих определе-

ний и научного метода, которому он должен следовать, он

вполне может сам воспринять их и вновь впасть в первое

или второе заблуждение.

Итак, в своем последнем завещании Метафизика учит

нас, что существует только одно Существо, и мы называем

егоМатерией.Является ли она однородной и непрерывной

или состоит из бесконечно малых атомов? Являются ли ее

атомы одинаковыми или качественно различными? Как

возникает различие в Единстве материи? – По всем этим

вопросам мы признаем свое полное незнание и, оставляя

их ученым, не надеемся, что они смогут в ближайшее вре-

мя дать более или менее удовлетворительный ответ16. Что

16 Зачеркнуто: «Но мы знаем, что материя находится в простран-

стве и что, хотя она не всегда ощутима для нас из-за несовершенства

наших чувств и инструментов, она всегда проникает, – то есть она

[неразборчиво] то, что один называет законом всемирного тяготения.».

64

нии, основанном исключительно на справедливости, тру-

де, свободе и подлинной человечности каждого?

Теперь мы задаемся вопросом: возможны ли эта нрав-

ственность, это братство, эта справедливость, единствен-

ные, достойные этих имен, возможны ли они в нынешней

организации общества, с его законами, с его юридически-

ми, гражданскими, политическими, экономическими и

общественными учреждениями, с вытекающими из них

обычаями и нравами, которые, полные уважения к поло-

жению и вещам, испытывают только презрение к людям,

– с этой христианской религией, основанной в сущности

на презрении к человечности?

Большая ошибка всех моралистов прошлого и насто-

ящего заключается в том, что они всегда рассматривали

нравственность с точки зрения отдельного индивидуума

и основывали ее на свободной воле. Что такое свободная

воля? Это в каждом человеке разрыв в непрерывном пото-

ке причин и следствий, столько же изолированных точек в

мире, каждая из которых наделена уникальной способно-

стью самоопределяться и действовать самостоятельно, без

малейшей внешней причины,– одним словом, это невоз-

можность. Ибо нет следствия без причины, повторим на

этот раз вместе с французскими Деистами. Позитивная

наука сначала доказывает нам, что психология полностью

основана на физиологии, что она является лишь ее про-

стым продолжением или, если Вы хотите, высшим разви-

тием, и что, следовательно, в человеке не может быть ин-

теллектуального или нравственного движения, которое не

было бы определено какой-либо физиологической причи-

ной? А статистика доказывает Вам, с другой стороны, что

человек всегда находится под влиянием своей обществен-

ной среды, и что гораздо больше, чем он сам, общество

является причиной характера его поступков. Известный

французский статистик Кетле, обнаружив, что ежегодно

69



людей является одной из важнейших нравственных основ

социализма: оно разрушает вымысел о21 воле, которая ис-

пользуется в так называемом праве наследования, и в то

же время подтверждает, в соответствии с особой природой

каждого, неоспоримое право всех на полноценную жизнь.

Но, скажут, – что Вы будете делать с нравственностью?

Раз Бога нет, то нет и братства, и долга, и справедливо-

сти, и остается только эгоизм! – Да, с гибелью теологии и

метафизики, а вместе с ними и Вашей юриспруденции, –

нравственность и справедливость, естественно, не должны

погибнуть, а должны преобразиться, и они преобразятся,

избавившись от всего искусственного,ложного, божествен-

ного в себе и став, впервые в истории, чисто человеческой

нравственностью и справедливостью.

Что такое истинная нравственность, как не полная осу-

ществление человечности в отношениях между людьми?

Для индивидуума это уважение к человечности в себе и в

других; это гордое сохранение своего достоинства, своих

прав и своей свободы, уважение к жизни, личности, труду

и плодам труда, правам и свободе каждого. И разве не яв-

ляется величайшим триумфом братства не только любовь

к человеку, но и любовь к свободе ближнего, а также при-

знание в свободе всех не отрицания, не ограничения, а, на-

против, подтверждения и бесконечного расширения своей

собственной свободы? Что же такое справедливость, как

не реальное равновесие, уравнение, совершенный баланс

между властью и долгом, между тем, что каждый делает

и получает, – одним словом, осуществление наибольшей

свободы каждого в политическом и социальном равенстве

всех? – И разве коллективная нравственность, нравствен-

ность всего общества, не заключается в общем процвета-

21 Возможно, здесь Бакунин забыл вставить слово «свободной».

68

касается нас, то мы знаем только, что материя находится

в пространстве.

Таково последнее слово Метафизики, осознавшей необ-

ходимость своего конца. Она оставляет все остальное на

откуп позитивной науке, однако не без того, чтобы навя-

зать ей два обязательных и абсолютных условия: первое –

никогда не подражать ее методу и не исходить из неизвест-

ного для объяснения известного; второе – раз уж Материя

дана как единственная основа всего сущего, то позитив-

ная наука никогда не должна искать за пределами этого

первого и единственного элемента какой-либо принцип

или какую-либо созидательную силу, чуждую ей, чтобы

объяснить либо разнообразие, развитие и восходящую по-

следовательность фактов, которые мы называем собствен-

но естественными,– включая механическое, физическое,

химическое и геологическое формирование звездной си-

стемы в целом и нашего земногошара в частности, а также

все степени органической жизни, – либо развитие еще бо-

лее сложных фактов, которые составляют исключительно

то, что мы называем человеческим миром:17 – такие как

факты человеческой психологии и логики, а также факты

коллективного существования людей18 – включая полити-

ческую и социальную жизнь, историю, религии, науки и

искусства – факты, столь же материальные, как и первые,

и которые являются ни чем иным, как их естественным

продолжением и развитием,но которые метафизика и тео-

логия, именно потому, что обе исходили из внемирового,

неизвестного и почти превосходящего материю принци-

па, хотели сохранить в полном отделении от того, что они

называли материальным миром.

17 Зачеркнуто: «факты, столь же естественные или столь же мате-

риальные, как и первые, но которые метафизика и теология имеют».
18 Зачеркнуто: «включая развитие их политической и социальной

жизни, все, что называется».

65



Одним словом, метафизика требует, чтобы ни при ка-

ких обстоятельствах и никогда не восстанавливался какой-

либо Дуализм. Потому что, как только будет создан новый

дуализм, переродиться религия, и метафизика должна бу-

дет опять возродиться, чтобы вновь доказать его недей-

ствительность.

IV. Гуманистический материализм: право

на полноценную жизнь; нравственность;

будущее образование; общество и свобода

воли.

А тем, кто склонен проклинать метафизику, жалуясь на

то, что, обманув их обещанием познать идеальный мир

и самого Бога, она бросила их в полном материализме,

мы ответим, что этот материализм вовсе не заслуживает

презрения. В отличие от древнего частичного и абстракт-

ного материализма, который возвышался как антитеза

идеальному миру и как своего рода циничное отрицание

человечности, наш материализм, который мы, если Вы

позволите, назовем гуманизмом, охватывает без исклю-

чения все интеллектуальные и нравственные богатства,

развитые человеком на протяжении веков; что, свергнув

Божество, признав его небытие, мы ничего не отнимаем

у человека, а, напротив, возвращаем ему, возвращаем на

землю все человеческие и земные блага, которые ему одол-

жила религиозная вера; и что, отказываясь от Неба, мы

ни в коей мере не отказываемся от тех великих устрем-

лений, которые заставляют биться сердце человечества:

ни от истины, ни от справедливости, ни от свободы, ни от

любви, ни от вечной красоты! Напротив, мы отказываемся

от Бога с тем большим счастьем, что мы убеждены: пока

66

он будет считаться существующим, все эти блага, перене-

сенные на Небеса, будут вечно недоступны для нас, – и

миссия человека становится сегодня тем более великой и

прекрасной, что речь больше не идет, как раньше, о том,

чтобы мечтать о фантастическом существовании в другой-

[неразборчиво] жизни19, а о том, чтобы воплотить их в

жизнь на земле благодаря нашим собственным знаниям и

нашему собственному разумному и братскому труду.

Разница в форме между старой религиозной или ме-

тафизической точкой зрения и нашей огромна. Но суть

остается прежней; она только преобразилась, и, можно

сказать, улучшилась, потому что из символической она

стала сегодня реальной и живой. Между этими двумя си-

стемами в отношении самой сути существует только одно

существенное различие: мы откровенно отказываемся от

бессмертия человека и знаем, что после его смерти вос-

крешение невозможно ни для одного человека. Но есть ли

среди тех, кто называет себя христианами, много людей,

которые действительно верят в бессмертие? Повседнев-

ный опыт доказывает, что нет.

Если только человек не устал от жизни, он не желает

смерти. Жизнь так хороша. Смерть – это печальная, но

неизбежная необходимость;20с этим нужно смириться. К

тому же выжившие очень скоро утешаются, а мертвый,

однажды умерший, больше не страдает от того, что не жи-

вет. Смерть составляет серьезную основу жизни. Она на-

поминает каждому, что у него есть только одна жизнь, и

что он должен, следовательно, стараться прожить ее хо-

рошо, чтобы реализовать, насколько это возможно, все

богатства, которые он несет в себе. Отрицание бессмертия

19 dans une vie d’autre-[illisible].
20 Отсюда, через зачеркнутые слова, начинается одиннадцатый

фрагмент.

67


